





الطباطبايي، محمدحسين، ١٢٨١ ـ ١٣٤٠

نهایةالحكمة / تألیف: محمدحسین طباطبایی. تصحیح و نطبق: غلامرضا فیاضی. دنم: مركز انتشارات مؤسسه أموزشی و پژوهشی امام خمینی: ۱۲۸۵. ج. (انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی ﴿ ثُنَّهُ ؛ ۴۸٪ فسفه / ا

کتابنامه به صورت زیرنویس.

طباطبایی، محمدحسین، ۱۲۸۱ - ۱۲۶۰ نهایهٔ تحکمهٔ دند و تفسیر، ۲۰ فلسفه اسلامی الله، غلامرضا فیاضی، ۱۳۲۸ - ، تصحیح به عنوان، نهایهٔ قحکمه ج. عنوان.



## نهاية الحكمة

للحكيم الإلهيّ و المفسّر الكبيرالعلاّمة

السيّد محمّد حسين الطباطباني

المجلّدالثاني

**صندها و علّق عليها** غلامرضا الفيّاضي

انتشارات مؤسسة مونشي و پروهشي ما خميني



شماره ربیف ۴۸

شماره موضوعى فاسقه ـ ٢

17A- \_P

#### ■ نهامة الحكمة (جلددوم)

- تصحیح و تعلیق: غلامر ضافیاضی
- ناشر: انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی ﴿ ﴿
  - چاپ:ظهور
  - نوبت و تاریخ چاپ: چهارم، زمستان ۱۲۸۲
    - شمارگان: ۲۰۰۰
    - قیمت: ۲۰۰۰ تومان

و دفتر مرکزی: قم، خیابان شهدا، کوی ممتاز، پلاک ۳۸ تلفن و نمابر: ۲۵۱-۷۷۴۳۲۲۶

ه شبیه مؤسسه امام خمینی(۱۰۰ قب بلوارامین، بلوار جمهوری(سلامی، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی(۱۰) تلفن) ۲۵۱۰-۲۹۲۲۲۸ داخلی: ۶۲۹

#### في سنة المطالب

## المرحلة السادسة في المقولات العشر وفيها واحد و عشرون فصلاً

| TTY         | الفصل الأوّل: في المقولات و عددها                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| TTO         | الفصل الثاني: في تعريف الجوهر، وأنّه جنس لماتحته من الماهيّات            |
| TOT         | الفصل الثالث: في أقسام الجوهرالأوليّة                                    |
|             | الفصل الرابع: في ماهيَّة الجسم                                           |
| TY6         | الفصل الخامس: في ماهيَّة المادَّة و إثبات وجودها                         |
| TA1         | الفصل السادس: في أنّ المادّة لاتفارق الجسميّة، والجسميّة لاتفارق المادّة |
| T•1         | الفصل السابع: في إثبات الصور النوعيَّة، و هي الصورالجوهريَّة             |
| P-1         | خاتمة للفصل:                                                             |
| 717         | الفصل الثامن: في الكمّ و هو من المقولات العرضيّة                         |
| T1Y         | الفصل التاسع: في انقسامات الكمّ                                          |
| ****        | الفصل العاشر: في أحكام مختلفة للكمّ                                      |
| <b>TT1</b>  | الفصل الحادي عشر: في [تعريف] الكيف وانقسامه الأوّليّ                     |
| ****        | الفصل الثاني عشر: في الكيفيّات المحسوسة                                  |
| PT1         | الفصل الثالث عشر: في الكيفيّات المختصّة بالكمّيّات                       |
| TO1         | الفصل الرابع عشر: في الكيفيّات الاستعداديّة،                             |
| TAY         |                                                                          |
| <b>PA</b> • |                                                                          |

| · <b>A1</b>     | الفصل السادس عشر: في الإضافة. و فيه أبحاث                               |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 997             | الفصل السابع عشر: في الأين، و فيه أبحاث                                 |
| <b>3-1</b>      | الفصل الثامن عشر: في المتى                                              |
| <b>3-</b> 4     | الفصل التاسع عشر: في الوضع                                              |
| )·9             | تنبیه:                                                                  |
| 317             | الفصل العشرون: في الجدة                                                 |
| \$1Y            | الفصل الحادي والعشرون: في مقولتي أن يفعل و أن ينفعل                     |
|                 | المرحلة السابعة                                                         |
|                 | في الواحد والكثير                                                       |
|                 | و فيها تسعة فصول                                                        |
| ـة والكثرة] ٢٥٥ | الفصل الأوَّل: [في انقسام الموجود إلى الواحد والكثير بداهة مفهومي الوحد |
| <b>6</b> 77     | -<br>تنبيه:                                                             |
| ۵۳۲             | الفصل الثاني: في أقسام الواحد                                           |
| ۵۲۹             | الفصل الثالث: [في الهوهويّة و هوالحمل]                                  |
| ۵۲۹ ۲۸۵         | الفصل الرابع: [تقسيمات للحمل]                                           |
| 887             | الفصل الخامس: فيالفيريّة و أقسامها                                      |
| ۵۵٦             | الفصل السادس: في تقابل التناقض                                          |
| ۵۶۹             | الفصل السابع: في تقابل المدم و الملكة                                   |
| ۵۷۲             | الفصل الثامن: في تقابل التضايف                                          |
| ΔΥΥ             | الفصل التاسع: في تقابل التضاد                                           |
| A4A             | خاتبة                                                                   |

DAD .....

# المرحلة السادسة

في المقولات العشر

وهي الأجناس العالية التي إليها تنتهي الماهيّات بالتحليل وفيها واحد و عشرون فصلاً

## الفصل الأوّل في المقولات وعددها`

لاريب أنَّ للموجود الممكن ماهيّة ً. هي ذاته التي تستوي نسبتها إلى الوجود والعدم، و هي ما يقال في جواب مـا هـو؛ و أنَّ في هـذه المـاهيّات مشــركات و مختصّات ً، أعني الأجناس والفصول؛ و أنَّ في الأجناس ما هــو أعــمٌ و مـا هــو أخصّ ً، أي إنَّها قد تترتّب متصاعدة من أخصّ إلى أعمٌ؛ فلا محالة تنتهي السلسلة

أي: في إثبات وجود المقولات وبيان عددها.

فالعمدة في هذا الفصل بيان هاتين المسألتين، وإن كانت تظهر من المسألة الأولى أمور خمسة، بيّنها بقوله يُجُن «ومن هنا يظهر أولاً ...».

٢-قوله ﷺ: وأنَّ للموجود الممكن ماهيَّة،

أي: الممكن بالإمكان الخاص، فقد مرّ ـ في الفصل الأوّل من المرحلة الوابعة ـ أنَّ موضوع الإمكان هي الماهيّة، كما أنَّ الإمكان لازم الماهيّة.

٣-قوله ﴿: وَأَنَّ في هذه الماحيّات مشتركات ومختصّات،

قضية مهملة، لاكلّية؛ فإنّ الماهيّات البسيطة ليست كذلك كما سيصرّح به في قوله ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا «ورابعاً: أنّ الماهيّات البسيطة كالفصول الجوهريّة مثلاً انتهى.

٤ـقوله ﴿: وأنَّ في الأجناس ما هو أحمَّ وما هو أخصَّ،

قضيّة مهملة أيضاً، كما يشهد له قوله رضيًّا: وأي إنّها قد تترتّب.

قال المحقّق الطوسي على في شرح الإشارات في ذيل قول الشيخ: وثـم إنّ الأجـناس قـد لله إلى جنس لا جنس فوقها؛ لاستحالة ذهابها إلى غير النهاية، المستلزم لتركّب ذات الممكن من أجزاء غير متناهية فه فلا يمكن تعقّل شيءٍ من هذه الماهيّات بهام ذاتيّاتها على أنّ هذه الأجناس باعتبار أخذها بشرط لا موادّ خارجيّة أو عقليّة لا والمادّة من علل القوام، و هي متناهية، كما سيأتي إن شاءالله تعالى. ^
فتحصّل أنّ هناك أجناساً عالية ليس فوقها جنس وهي المهاة بالمقولات. لا

تتربّب متصاعدة هن وأي ربعا تتربّب الأنّ تربّبها ليس بواجب في جميع الموادّه انتهى. راجع الفصل الثاني من النهج الثاني من منطق الإشارات. والوجه في ما ذكرنا أنّ بعض الأنواع ليس له إلاّ جنس واحد، وليس لجنسه جنس حتّى تتربّب الأجناس، كأنواع أن يفعل وأن ينفعل. كما أنّ بعض الأنواع ليس له جنس أصلاً، ويسمّى نوعاً مفرداً، كالنقطة.

## ه قوله الله المستلزم لتركب ذات الممكن من أجزاء غير متناهية ،

تعليق الحكم على الوصف مشعر بالعلّية، فقوله ﴿: «المستلزم الخ، تعليل أوّل لاستحالة ذهاب الأجناس إلى غير النهاية، وقوله ﴿: «على أنّ الخ، تعليل ثان.

ع. قوله ﷺ: وفلا يمكن تعقّل شيء من هذه العاهيّات بتعام ذاتيّاتهاء

أي: من هذه الماهيّات التي لها أجزاء غير متناهية.

#### ٧ قوله ﴿ وموادّ خارجيّة أو عقليّة ،

الأوّل في الموكّبات الخارجيّة، والثاني في البسائط الخارجيّة النبي يجد العقل فيها مشتركات ومختصّات فيعتبرها أجناساً وفصولاً. كمامرٌ في ذيل الفصل الخامس من العرحلة الخامسة. له قوله يؤنز وهي متناهية، كما سياً تي إن شاء اللّه تعالى،

أي: والعلل \_ مطلقاً \_ متناهية. كما سيصرّح في أخر الفصل الخامس من المرحلة الثامنة بقوله في أقسام العلل كلّها، من الثامنة بقوله في أقسام العلل كلّها، من العلل الفاعليّة والعائيّة والماديّة والصوريّة انتهى.

وبهذا يظهر أنَّ الضمير برجع إلى العلل بإطلاقها على طريقة الاستخدام.

## ٩-قوله ﷺ: وفتحصّل أنّ هناك أجناساً عالية ليس فوقها جنس،

كان الأولى أن يقول: فتحصّل أنّ هناك جنساً عالياً أو أجناساً عالية؛ وذلك لأنّه لم يثبت بما ذكره تعدّد الجنس العالي، فلا يمكن استنتاج وجود أجناس عالية متعدّدة ممّا ذكره.

#### ومن هنا يظهر:

أَوَلاَ: أَنَّ المقولات بسائط، غير مركبة من جنس و فصل، وإلاَّ كان هناك جنس أعلىٰ منها، هذا خلف.

وثانياً. أنَّها مـتباينة بـتام دواتهـا البسـيطة؛ وإلاَّكـان بـينها مشـترك ذاتيّ، و هوالجنس ١١، فكان فوقها جنس؛ هذا خلف

وث الثاً: أنّ الماهيّة الواحدة لا تندرج تحت أكثر من مقولة واحدة ١٦، فلا يكون شيء واحد جوهراً وكمّاً معاً، ولا كمّاً وكيفاً معاً، و هكذا. و يتفرّع عليه أنّ كلّ معنى يوجد في أكثر من مقولة واحدة، فهو غير داخل تحت المقولة؛ إذ لو دخل تحت ما يصدق عليه، لكان مجنّساً مجنسين متباينين، أو أجناس متباينة؛ وهو محال و مثله ما يصدق من المفاهيم على الواجب والممكن جميعاً وقد تقدّمت الإشارة إلى ذلك."

#### - ١- توله ﷺ: وهي المسمّاة بالمقولات،

فالمقولة في الاصطلاح أخصَ من المقول في جواب ما هو؛ لأنَّ المقول في جواب ما هو إنّما يسمّى مقولة إذا كان لايقال عليها في جواب ما هو شيء غيرها.

وبمبارة أخرى: المقولة هي ما تكون ذاتيَّة لغيرها وتحمل عليه وليس لها ذاتيٍّ يحمل عليها.

### ١١ ـ قوله ﷺ: دوإلاً كان بينهما مشترك ذاتيّ وهو الجنس،

فها إذا لم تكن متباينة بتمام الذات، كانت متمايزة ببعض الذات أو بالعوارض المشخصة ـ لأنّ التمايز بين الماهيئين لا يخلو عن هذه الوجوه الثلاثة ـ وعلى كلا التقديرين تكون مشتركة في الجنس.

١٢ قوله ﷺ: وأنَّ الماهيّة الواحدة لاتندرج تحت أكثر من مقولة واحدة؛

لاستلزامه كثرة الواحد بعد كون المقولات متباينة.

١٣ ـ قوله ﴿ وَقَدُ تَقَدُّمتُ الإِشَارَةُ إِلَى ذَلِكَ ا

ورابعاً: أنّ الماهيّات البسيطة: كالفصول الجوهريّة مثلاً ١٠، وكالنوع المفرد ـ إن كان ١٥ ـ خارجةٌ عن المقولات ١٠ و قد تقدّم في مرحلة الماهيّة. ١٧

في الفصل الخامس من المرحلة الخامسة، حيث ذكر أنَّ من الممتنع تحقَّق أكثر من جنس واحد في مرتبة واحدة في ماهيّة نوعيّة واحدة؛ فأنّة يشمل ما لوكان الجنسان عاليين.

١٤ ـ قوله ﷺ: وكالفصول الجوهريّة مثلاً ۽

ومثلها الصور الجسمانيّة والنفس.

١٥-قوله ﷺ: وكالنوع العفرد -إن كان ـــ

النوع المفرد هو النوع الحقيقيّ الذي ليس له جنس حتّى تتألّف منهما سلسلة، فيبقى مفرداً، ومثّلوا له بالنقطة والوحدة. ولكن الوحدة إنّما يمكن أن تعدّ من النوع المفرد عند من يقول بأنّها عرض، كالشيخ في الفصل الثالث من المقالة الثالثة من إلهيّات الشفاء ط مصر، ص ١٠٦.

قوله: «كالنوع المفرد ـ إن كان ـ

قوله الله عنه الله عنه الله على عدم التَّبقُن بوجوده فإنَّ وإن الشرطية للشك، بخلاف وإذا، و ولوه. والمشهور التمثيل بالنقطة والآن.

ولعلَ الوجه في تأمّل المصنّف على ما هوالمشهور، من أنّ كلاً من الآن والنقطة أمر عدميّ فلاماهيّة له. ولكن الحقّ أنّهما أمران وجوديّان. ولو كان مجرّد كونهما طرفين موجباً لكونهما عـدميّين لكان اللازم خروج السطح والخطّ أيضاً من الماهيّات، لأنّ كلاً منهما أيضاً طرف، فإنّ السطح طرف الجسم التعليميّ والخطّ طرف السطح.

#### ١٤- قوله ﷺ: دخارجة عن المقولات،

أي: خارجة عنها حقيقة، وإن أمكن عدّها في أنواع المقولات اعتباراً، حيث يأخذ العقل بعض العرضيّات العامّة فيعدّ، جنساً لها، وبعض الخواص الشاملة ويعدّ، فصلاً. وبهذا يصحّح كون أنواع الأعراض التسعة وكذا غير الجسم من أنواع الجوهر مندرجة تحت المقولات؛ فإنّ جميع هذه الأمور بسيطة لامادّة لامادة لابشرط.

## ١٧-قوله ﷺ: وقد تقدّم في مرحلة الماهيّة،

في الفصلين الخامس والسادس من المرحلة الخامسة.

وخامساً: أنّ الواجب والممتنع خارجان عن المقولات: إذ لاماهيّة لهما^١. والمقولات ماهيّات جنسيّة.

ثم إنّ جمهور المشّائين على أنّ المقولات عشر؛ و هي: الجوهر، والكمّ، والكيف. والوضع، و أين، و متى، والجدة، والإضافة، و أن يفعل، و أن ينفعل.

والمعوّل فيا ذكروه على الاستقراء. ١٩ و لم يقم برهان على أن ليس فوقها مقولة ٢٠ هي أعمّ من الجميع، أو أعمّ من البعض. وأمّا مفهوم الماهيّة، والشيء، والموجود، وأمّا لها ٢١، الصادقة على العشر جميعاً، و مفهوم العرض ٢٢، والهيأة، والحال، الصادقة

#### ١٨-قوله ﷺ: وإذ لاماميّة لهماء

فالواجب فوق الماهيّة إذ هو وجود صرف لاحدٌ له، والممتنع دون الماهيّة، إذ لاوجود له، فلاهويّة له حتّى يسأل عنها بما هو.

ولا يخفى عليك: أنّ ما ذكرناه مبنيّ على ما ذهب إليه المصنّف على من كون الماهيّة حدّاً للوجود لاعينه. وأمّا على ما قوّيناه من أنّ الماهيّة عين الوجود في الخارج فالحقّ أنّ الواجب أيضاً ذرماهيّة، وإن كان لايعلم ماهيّته إلاّ هو.

## ١٩-قوله ﷺ: والمعوّل فيما ذكروه على الاستقراء،

«المعوّل» مصدر ميميّ، أي: اعتمادهم في ما ذكروه على الاستقراء.

قوله ﴿ : «على الاستقراء»

أي: استقراء ما هو بيّن أو مبيّن من موجودات العالم، أي من الماهيّات الموجودة في العالم.

• ٢-قوله ﷺ: ولم يقم برهان على أن ليس فوقها مقولة •

كما لم يقم برهان على أنّه لبس هناك جنس آخر يندرج تحته نوع أو أنواع لم نعوفها بعد. ٢١ـ قوله الله: وأمّا مفهوم الماهيّة والشيء والموجود وأمثالها،

كمفهوم المقولة والجنس العالي، لكنّهما من المعقولات الثانية المنطقيّة، بخلاف الموجود والشيء.

٢٢-قوله 🍪: وومفهوم العرض،

على التسع غير الجوهر، والهيأة النسبيّة الصادقة على السبع الأخيرة المسمّة بالأعراض النسبيّة، فهي مفاهيم عامّة منتزعة من نحو وجودها ٢٣، خارجة من سنخ الماهيّة. فاهيّة الشيء هو ذاته المقول عليه في جواب ماهو، ولا هويّة إلّا للشيء الموجود. ٢٣

قال شيخنا المحقّق دام ظلّه د في التعليقة: «الفرق بين مفهوم العرض ومفهوم الجوهر بأنَّ الأوّل منتزع من نحو وجود الشيء دون الثاني، تحكّم؛ فإنّ الجوهر هو الذي يوجد لافي موضوع، والعرض هو الذي يوجد في موضوع، ولازمه أن يكون كلاهما من الاعتبارات العقليّة والمعقولات الثانية الفلسفيّة كما اختاره في حكمة الإشراق.» انتهى.

أقول: إنّ كلامه دام ظلّه د في غاية المنانة في إنكار الفرق بين مفهومي الجوهر والعرض، ولكن لا يستازم ذلك كونها من الاعتبارات العقليّة، كما ذهب إليه صاحب حكمة الإشراق القائل بأصالة الماهيّة، بل الحقّ أنّهما أمران حقيقيّان عينيّان؛ لأنهما من صفات الوجود، وصفات الوجود عين الوجود. ٣٣ قبل غيّة: وفهى مقاهيم عامة منتزعة من نحو وجودها»

كان الأولى أن يقول منتزعة من وجودها أو نحو وجودها؛ فإنّ الشيء والموجود إنّما ينتزعان من الوجود لامن نحو الوجود. نعما الماهيّة والعرض والهيأة والحال والهيأة النسبيّة كلّها منتزعة من نحو الوجود.

٢٤-قوله ﴿: وَهَمَاهَيّة الشيء هو ذاته المقول في جواب ماهو ولا هويّة إلاّ للشيء الموجود؛ يعني أنّ وما هوء سؤال عن أنّ الهويّة الفلائيّة ما هي؟ وواضح أنّ الهويّة مساوقة للوجود، فالماهيّة مفهوم منتزع من نحو وجود الموجود. هذا.

لكن لايخفى: أنّ ما ذكره إنّما يصحّ على كون الكلام في الماهيّة بالحمل الشائع، وعلى القول بكون الماهيّة بالحمل الشائع، وعلى القول بكون الماهيّة نحو الوجود عينه. لكن لمّا كان المكلام في الماهيّة معقول ثانٍ منطقيّ تحمل على الماهيّة المقود ثني الذهن من جهة وقوعها مقولاً في جواب ماهو، فكما أنّ مفهوم الجنس والنوع معقول ثانٍ منطقىً فكذلك الماهيّة.

و شيئيّة الشيء موجود<sup>07</sup>، فلا شيئيّة لما ليس بمـوجود<sup>14</sup>؛ و عــرضيّة الشيء كــون وجوده قائماً بالغير؛ و قريب منه كونه هيأةً و حالاً<sup>77</sup>؛ و نسبيّة الشيء كون وجوده في غيره غيرَ خارج من وجود الغير.<sup>7م</sup> فهذه مفاهيم منتزعة من نحو الوجود، محمولة على أكثر من مقولة واحدة <sup>71</sup>؛ فليست من المقولات، كيا تقدّم.

قال الله السوال به الله عن السوال به عنه الله عن السوال بما هو ـ كما أنَّ الكه عن السوال بما هو ـ كما أنَّ الكم الله السوال بكم هو ـ فلا يكون إلاّ مفهوماً كلّيّاً، انتهى.

وبما ذكرنا ظهر أنّ الإنسان الخارجيّ إن كان يسمّى ماهيّة فإنّما هو باعتبار أنّ وجوده الذهنيّ يقال في جواب ما هو، وأنّ الوجود الذهنيّ هو الوجود الخارجيّ الذي فهمناه. وإن شئت قلت: هو مفهوم الوجود الخارجيّ.

قوله نيني: وفماهية الشيء،

أي: فإنَّ ماهيَّة الشيء. فهو تعليل نماقبله، والفاء للسببيَّة.

٢٥-قوله ﷺ: وشيئيّة الشيء موجودا

كان الأولى أن يقول: وشيئية الشيء وجوده فلاشيئية لما ليس بموجود، وإلا فكون الشيء موجوداً لايصير دليلاً على عدم كونه ماهية؛ فإنّ الماهية أيضاً موجودة.

٢٤ قوله غي: وفلاشيئية لما ليس بموجود،

أي: فإنّه لاشيئيّة لما ليس بموجود، فهنا أيضاً استعملت الفاء للتعليل.

٢٧. قوله ﷺ: ووقريب منه كونه هيأةً وحالاً؟

فإنّ الهيأة هو كون الشيء وصفاً لغيره، والحال هو كون الشيء حالة لغيره، فهما كالعرض بل نفسه. ٢**٨-قوله ﷺ: ونسبيّة الشيء كون وجوده في غيره غير خارج من وجود الغير»** 

لا يخفى: أنّه لاحاجة إلى ردّ احتمال كون الهيأة النسبيّة مقولة، بعد ما تبيّن عدم كون الهيأة بإطلاقها مقولة، بعد ما تبيّن عدم كون الهيأة بإطلاقها مقولة. مضافاً إلى أنّ ما ذكره فلا في وجهه غير تامّ؛ لأنّ الذي يثبته هذا الرجه إنّما هو عدم كون النسبية ـ وهو محل الكلام \_مقولة. عدم كون النسبية ـ وهو محل الكلام \_مقولة. ٢٩ـ قوله في الكرم من مقولة واحدة،

و عن بعضهم ٣٠ أنّ المقولات أربع، بارجاع المقولات النسبيّة إلى مقولة واحدة. فهي الجوهر، والكمّ، والكيف، والنسبة.

ويدفعه ما تقدّم "أنّ النسبة مفهوم غير ماهويّ منتزع من نحو الوجود. ولوكنى مجرّد عموم المفهوم في جعله مقولة، فلبردّ المقولات إلى مقولتين: الجوهر والعرض، لصدق مفهوم العرض على غيرالجوهر من المقولات، بل إلى مقولة واحدة، هي الماهيّة، أو الشيء.

وعن شيخ الإشراق: أنّ المقولات خمس، الجوهر، والكمّ، والكيف والنسبة، والحركة.

ويرد عليه ما يرد على سابقة، مضافاً إلى أنّ الحركة أيضاً مفهوم منتزع من نحوالوجود، و هوالوجود السيّال غير القارّ الثابت ٣٦، فلا مساغ لدخمولها في المقولات.

♦ لا يخفى: أنّها مصادرة، فإنّ النزاع هنا يدور حول أنّ المقولة هل هي نفس المحمول أو أنّها الموضوعات التي يحمل هذا المحمول عليها. فكان الأولى الاقتصار على كونها مفاهيم منتزعة من الوجود.

#### ٣٠ قوله ﷺ: دعن بعضهم)

هو صاحب كتاب والبصائر النصيريّة في المنطق، زينالدين عمرين سهلان الساوجي.

#### ٣١ـقوله ﷺ: ويلافعه ما تقدُّم،

أضف إلى ذلك ما سيأتي، من أنّ كلاً من المقولات النسبيّة هيأة حاصلة من نسبة مّا، وليست هي نفس تلك النسبة.

#### ٣٢ قوله ١٤٠ وهو الوجود السيّال غير القارّ الثابت؛

أي: نحو الوجود الذي ينتزع منه مفهوم الحركة، هو الوجود السيّال. وواضح أنّ نحو الوجود وصفته عين الوجود و نفسه. ويمكن أن يرجع الضمير إلى الوجود نفسه.

## الفصل الثاني في تعريف الجوهر، وأنّه جنس لماتحته من الماهيّات

تنقسم الماهيّة انقساماً أوّليّاً لم إلى الماهيّة التي إذا وجدت في الخارج وجدت لا في موضوع مستغن عنها، و هي ماهيّة الجوهر، و إلى المساهيّة التي إذا وجسدت في الخارج وجدت في موضوع مستغن عنها، و هي المقولات التسع العرضيّة.

فالجوهر: ماهيّة إذا وجدت في الخارج وجدت لا في موضوع مستغن عـنها. و هذا تعريف بوصف لازم للوجود ، من غير أن يكـون حـدًا مـوّلفاً مـنالجـنس

## ١-قوله ﴿ وتنقسم العاهيّة انقساماً أوّليّاً ،

لايخفى: أنّ كون ماهيّة جوهراً لايتوقّف على كون الجوهر جنساً لها، بل هو أعمّ من أن يكون الجوهر ذاتيًا لها أو عرضيًا محمولاً عليها حملاً شائعاً.

فلايرد على المصنّف ﷺ أنّ كون التقسيم أوّليّاً ينافي مامرٌ منه في الفيصل السبابق من خروج الماهيّات البسيطة عن المقولات.

ويشهد لذلك أنّ العرض ليس مفهوماً ماهويّاً عندهم. فالمراد من كون كلّ ماهية إمّا جوهراً وإمّا عرضاً أنّه إمّا مصداق للجوهر وإمّا مصداق للعرض، سواء أكان الجوهر أو العرض جنساً له أم لم يكن.

#### ٢ قوله غي: وهذا تعريف بوصف لازم للوجود،

فيه: أنّه إن كان ما ذكر في تعريف الجرهر وصفاً لازماً لوجوده، ولم يكن تفسيراً لحقيقته، فحقيقته إمّا أن تكون بديهيّة لاتحتاج إلى معرّف أو تكون مجهولة غير قابلة للتعريف. لاسبيل لله والفصل؛ إذ لا معنى لذلك في جنس عالٍ؛ كما أنّ تعريف العرض بــالماهيّة التي إذا وجدت في الخارج وجدت في موضوع مستغن عنها، تعريف بوصف لازم لوجود المقولات التسع العرضيّة، وليس من الحدّ في شيء.

والتعريف تعريف جامع مانع". و إن لم يكن حدًّا. فقولنا: «ماهيّة» يشمل عامّة الماهيّات، ويخرج به الواجب بالذات". حيث كان وجوداً صرفاً لاماهيّة له.

وتقييد الماهيّة بقولنا «إذا وجدت في الخارج»، للدلالة على أنّ التعريف لماهيّة الجوهر الذي هو جوهر بالحمل الشائع؛ إذ لولم يتحقّق المفهوم بالوجود الخارجيّ، لم يكن ماهيّة حقيقيّة هما آثارها الحقيقيّة؛ و يخرج بذلك الجواهر الذهنيّة \_التي هي

للأؤل إلى مايكون مصطلحاً خاصاً في علم خاص، كالجوهر والعرض. والثاني مستلزم لكون جميع الماهيّات الجوهريّة مجهولة. مضافاً إلى أنّه أيضاً ينافي كون الجوهر مصطلحاً خاصاً في الفلسغة. أفيمكن أن يصطلح الفلاسفة على شيء لم يتصوّروه؟!

فالحقّ أنّ ما ذكروه في تعريف الجوهر تعريف لحقيقة ما اصطلحوا عليه، وأنّ الجوهر ليس مفهوماً ماهويًا بل هو مفهوم فلسفيّ كسائر صفات الوجود.

قوله ﷺ: «هذا تعريف بوصف لازم للوجود»

وحينئذ يكون التعريف رسماً، لأنّه تعريف بعرضيّ لازم، سيّما أنّ هذا العرضيّ عارض لوجود الماهيّة، والرجود نفسه عرضيّ للماهيّة.

## ٣ قوله ﷺ: (التعريف تعريف جامع مانع)

أي: تعريف الجوهر جامع مانع. هذا.

و لايخفى عليك: أنّه بعد ماكان العرض والجوهر قسيمين وكان تعريف الجوهر مقابلاً لتعريف العرض تكون جامعيّة تعريف الجوهر ومانعيّته دليلاً على جامعيّة تعريف العرض ومانعيّته.

٤-قوله ﷺ: ويخرج به الواجب بالذَّات،

وكذا الوجود الرابط، لإنّه لامفهوم مستقلّ له، فلاماهيّة له.

هـقوله ﷺ وإذ لولم يتحقّق المفهوم بالوجود الخارجي، لم يكن ماميّة حقيقيّة ،

جواهر بالحمل الأوّليّ - عن التعريف؛ فإنّ صدق المفهوم على نفسه، حمل أوّليّ، لا يوجب اندراج المفهوم تحت نفسه. ع

و تقييد الموضوع بكونه مستفنياً عنها، للإشارة إلى تـعريف الموضوع بـصفته اللاّزمة له٬ و هو أن يكون قائماً بنفسه٬ أي موجوداً لنفسه. فالجوهر موجود لا في موضوع، أي ليس وجوده لغيره ا حكالا عراض ـ بل لنفسه.

و أمَّا ما قيل: ١٠ إنَّ التقييد بالاستغناء لإدخال الصور الجوهريَّة الحالَّة في المادَّة في

تأييد لما هو الحقّ من أنّ الماهيّات لاتحضر بأنفسها في الأذهان، بل إنّما تحضر مفاهيمها الحاكية بالذات.

## حَـقوله ﷺ: وحمل أوّليً لا يوجب اندراج المفهوم تحت نفسه ع

وقدمرٌ بيانه في مبحث الوجود الذهنيّ.

## ٧- قوله ﴿ وَلاإِشَارَةَ إِلَى تعريف العوضوع بصفته اللازمة له ع

أي: يكون هذا القيد قيداً توضيحيّاً يعرّف الموضوع ويوضّحه، لااحترازيّاً يقيّده ويخصّصه.

ولكن يبدو أنَّ تقييد مستغنى بقوله ﴿ وعنها الذي يرجع ضميره المؤنَّث إلى الماهيَّة المذكورة في التعريف، ينافي كونه قيداً توضيحيًا، ويدلُّ على أنَّ مبدع هذا التعريف إنَّما أُراد بهذا القيد الاحتراز، وهو الذي ذهب ﴿ إليه في بداية الحكمة.

#### ٨ قوله ﷺ: وهو أن يكون قائماً بنفسه،

أي: وصف الموضوع اللازم له هو أنّه قائم بنفسه، أي موجود لنفسه.

## ٩- قوله ﷺ: وفالجوهر موجود لا في موضوع، أي ليس وجوده لغيره ١

قد جعل هنا الجوهر مساوياً للموجود لنفسه مع أنّه قد صرّح نفسه ﴿ فَي الفصل الثالث من المرحلة الثانية أنّ الصور النوعيّة موجودة لغيرها كالأعراض.

والوجه في ذلك أنّ الصور عنده ليست بجواهر، كما يشير إليه بعد سطوين؛ وعدّها من أنـواع المجوهر ليس إلاّ مسامحة من باب ضمّ ما جنسه الجوهر اعتباراً إلى ما جنبه الجوهر حقيقة.

#### ١٠ وقوله ﴿ وَأَمَّا مَا قَيْلُ ٤

وقد قال نفسه على بهذا القول في بداية الحكمة كما أشرنا آنفًا.

التعريف٬۱ فإنّها و إن وجدت في الموضوع، لكنّ موضوعها غير مستغن عنها، بل مفتقر إلىها.۲

ففيه: أنّ الحقّ أنّ الصور الجوهريّة ماهيّات بسيطة، غير مندرجــة تحت مــقولة الجوهر، ولا مجنّسة بجنس، كما تقدّمت الإشارة إليه في مرحلة الماهيّة".

ووجود القسمين ـأعني الجوهر والعرض ـ في الخارج ضروريّ في الجملة ١٠، فن أنكر وجود الجوهر فقد قال بجوهريّة الأعراض من حيث لايشعر. و من الأعراض

١١ـقوله ﷺ: ولإدخال الصور الجوهريّة الحالّة في المادّة في التعريف،

يعني أنّ القيد احترازي يخصص الموضوع بالموضوع المستغني عن الحال فيه، وتقيض الأخصّ أعمّ من نقيض الأعمّ، فقولنا: والتي موضوع مستغنه، يعمّ ماله موضوع ولكن موضوعه ليس مستغنياً عنه، كالصور الجوهريّة؛ فإنّها وإن كانت حالّة في موضوع ومحلّ هو المادّة، إلاّ أنّ المادّة لكونها صرف القوّة محتاجة إلى الصورة في تحقّقها وفعليّتها، أي في وجودها.

قوله ﷺ: ولادخال الصور،

فإنَّ القيد إذا لم يكن توضيحيًا، فهو في الإثبات مخصّص مخرج و في النفي معمّم موجب للدخول؛ فإنَّ نقيض الأخصّ أعمّ.

١٢-قوله ﷺ: ولكنّ موضوعها غير مستغن عنها، بل مفتقر إليها،

فإنّ المادّة قوّة محضة، لاحظً لها من الفعليّة إلاّ فعليّة الصورة الحالّة فيها، فالمادّة متقوّمة بالصورة، إذ هي شريكة العلّة لها. كما سيأتي في الفصل السادس.

١١ ـ قوله ١٠٠٪ وكما تقدّمت الإشارة إليه في مرحلة الماهيّة،

في الفصل السادس من المرحلة الخامسة.

١٤- توله ﴿ و وجود القسمين ـ أعني الجوهر والعرض ـ في الخارج ضروري في الجملة ع أي: على نحو القضية المهملة. فمن الجواهر لاربب في وجود الجسم، كما سيأتي في صدر الفصل الوابع. ومن الأعراض لاربب في وجود الجسم التعليمي والعدد، كما سيأتي في الفصل التاسم.

ما لاريب في عرضيّته، كالأعراض النسبيّة.

والجوهر جنس لما يصدق عليه من الماهيّات النوعيّة ١٥، مقوّم لهـا، مأخـوذ في حدودها؛ لأنّ كون الماهيّات العرضيّة مفتقرة في وجودها الخارجيّ إلى مـوضوع مستغن عنها، مستغنية عنها، وإلاّ

#### ١٥ ـ قوله الله البعوهر جنس لما يصدق عليه من الماهيّات النوعيّة ،

أي: الماهيّات النوعيّة المركّبة؛ فإنّ النوع المفرد . كالماهيّات البسيطة غير النوعيّة مثل الفصول . خارج عن المقولات، كمامرّ في الفصل السابق. ولعلّه ﴿ أَطُلَقُ لَيشبر إلى عدم وجود النوع المفرد.

١٤-قوله ﷺ: ويستلزم وجود ماهيّة هي في ذاتها موضوعة لها، مستغنية عنهاء

آيي: يستلزم وجود ماهيّة تكون في ذاتها جوهراً. وبعبارة أخرى يستلزم وجـود جـوهر تكون الجوهريّة ذاتية لها.

وعلى هذا فيمكن تنظيم الاستدلال كمايلي:

أ ـ الأعراض موجودة. و

ب ـ هي محتاجة إلى موضوع مستغن عنها، بمقتضى تعريف العرض. و

ج \_ يستحيل أن تذهب سلسلة الموضوعات إلى غير النهاية، بأن يكون استغناء الموضوع الأوّل بسبب حلوله في موضوع غيره، وهكذا.

د ـ فهناک موضوع مستغن عنها في ذاته، أي يکون جوهراً في ذاته. و

هـما يكون جوهراً في ذاته، فالجوهر ذاتيّ ومقوّم له.

و ـ فهناك موضوع للأعراض تكون الجوهريّة ذاتيّة له.

وبهذا يثبت أنَّ الجوهر ذاتيَّ لموضوعات الأعراض.

ثمّ يزاد على ذلك فيقال: إنّ موضوعات الأعراض مختلفة في ماهيّاتها فلا يمكن أن يكون أُ الجوهر ـ وهو مشترك بينها ـ فصلاً لها أو نوعاً، فيجب أن يكون جنساً مشتركاً بينها. قولميُّ: ويستلزم وجود ماهيّة هي في ذاتها موضوعة لها مستغنية عنهاه ذهبت سلسلة الافتقار إلى غير النهاية، فلم تتقرّر ماهيّة، و هو ظاهر.

و أمّا ما استدلّ به على جنسيّة الجوهر لما تحته، من أنّ كون وجود الجوهر لا في موضوع، وصف واحد مشترك بين الماهيّات الجوهريّة، حاصل لها على وجه اللزوم مع قطع النظر عن الأمور الخارجة؛ فلو لم يكن الجوهر جنساً لها، بل كان لازم وجودها، وهي ماهيّات متباينة بنام الذات، لزم انتزاع مفهوم واحد من مصاديق كثيرة متباينة بما هي كذلك، وهو محال؛ فبين هذه الماهيّات الكثيرة المتباينة، جامع ماهويّ واحد، لازمه الوجوديّ كون وجودها لا في الموضوع.

ففيه أنَّ الوصف المذكور معنيَّ منتزع من سنخ وجود هذه الماهيّات الجوهريّة ١٧،

لايخفى: أنَّ الذي يستدعيه وجود الأعراض إنَّما هو وجود قائم بنفسه، سواء أكان ذاماهيّة أم لا، وعلى فرض كونه ذاماهيَّة لافرق بين كونه ذاماهيّة بسيطة أم مركّبة، وعلى تقدير كونها مركّبة لافرق بين كون جنسها الجوهر أو غيره.

وبعبارة أخرى: العرض يحتاج إلى موجود يكون مصداقاً للجوهر، سواء كان الجوهر جنساً له أم عرضيًا خارجاً عن ماهيّته.

ففي الاستدلال مفالطة من باب اشتراك الاسم، لأنّ الذات في قولنا وفي ذاتها، مشترك بين معنيين: الهويّة والماهيّة، وأريد منها في الدليل المعنى الأوّل وفي النتيجة المعنى الثاني؛ فإنّ الذي يستلزمه وجود الأعراض إنّما هو وجود يكون في ذاته موضوعاً لها، بمعنى أن يكون قائماً بنفسه لابغيره، وإلا لزم التسلسل. والمطلوب وجود ماهيّة هي في ذاتها جوهر، أي يكون الجوهر ذاتياً لها ولا يكون عرضياً لها. فقولهم «في ذاتها» في الصغرى والكبرى استعمل في معنيين مختلفين.

فالحقّ، أنّ ما ذكره من الدليل إنّما يكون دليلاً على وجود الجوهر في الخارج ولا يثبت كون الجوهر جنساً لما تحته.

١٧ـ توله في: وأنّ الوصف المذكور معنى منتزع من سنخ وجود هذه الهاهيّات الجوهريّة على المناهق المنا

لامن الماهيّات؛ كما أنّ كون الوجود في الموضوع ـ و هو وصف واحد لازم للمقولات التسع العرضيّة ـ معنى واحد منتزع من سنخ وجود الأعراض جميعاً. فلو استلزم كون الوصف المنتزع من الجواهر معنى واحداً، جامعاً ماهويّاً واحداً في الماهيّات الجوهريّة، لاستلزم كون الوصف المنتزع من المقولات العرضيّة معنى واحداً، جامعاً ماهويّاً واحداً في المقولات العرضيّة هو جنس لها، وانتهت الماهيّات إلى مقولتين، هما الجوهر والعرض.

فالمعوّل في إثبات جنسيّة الجوهر لما تحته من الماهيّات، على ما تـقدّم، مـن أنّ افتقارالعرض إلى موضوع يقوم به^١، يستلزم ماهيّة قائمة بنفسها.

و يتفرّع على ما تقدّم: أنّ الشيء الواحد لايكون جوهراً و عرضاً معاً؛ و ناهيك في ذلك أنّ الجوهر وجوده لافي موضوع، والعرض وجوده في موضوع؛ والوصفان لايجتمعان في شيء واحد بالبداهة.

العرض والشيء من المفاهيم الفلسفيّة، لامن المفاهيم الماهويّة. والفرق بين مفهوم الجوهر ومفهوم العرض، بجعل الأوّل ماهيّة والثاني مفهوما فلسفيّا، غير معقول؛ خصوصاً بعد مامرّ من المناقشة في ما استدلّ به على كون الجوهر جنساً.

١٨ـ قوله ﷺ: وعلى ما تقدَّم من أنَّ افتقار العرض إلى موضوع يقوم به ٤

قال ﴿ فِي التذييل: «كُون وجود العرض لغيره (ناعتاً لغيره) معنى سلبي، لااقتضاء للمهيئة العرضيّة بالنسبة إليه، ولكن وجود الجوهر وجود لنفسه، قائم بنفسه التي هي ماهيّته، وهو معنى واحد إيجابيّ، تقتضيه الماهيّة اقتضاء العاهيّة للوازمها؛ والمعنى الواحد لاينتزع من ماهيّات متباينة، وقد أشرنا إليه في قولنا قبلاً: وإلاّ ذهبت سلسلة الافتقار إلى غير النهاية.

## الغصل|الثالث فى أقسام الجوهرالأولية ١

قالوا: إنَّ الجوهر إمَّا أن يكون في محلَّ، أو لا يكون فيه ٢؛ والكائن في الحلَّ



هوالصورة المادّية "؛ و غير الكائن فيه إمّا أن يكون محلاً لشيء يقوم به "، أو لا يكون؛ والكورة المرافق المنافق لا يخلو إمّا أن يكون مركّباً من الهيولى والصورة، أو لا يكون والأوّل هوالجسم؛ والثاني إمّا أن يكون ذا علاقة انفعاليّة بالجسم بوجه "، أو لا يكون؛ والأوّل هوالنفس؛ والثاني هوالعقل. فأقسام الجوهر الأوّليّة خسة عمي: الصورة المادّيّة، والميولى، والجسم، والنفس، والعقل.

وليس التقسيم عقليّاً، دائراً بين النني والإثبات٬ فإنّ الجوهر المركّب من الجوهر

## ٣-قوله ﴿: والكائن في المحلِّ هو الصورة المادِّية ؛

لايخفى عليك: أنَّ الصورة المادّيّة في كلامهم تعمّ الجسميّة والنوعيّة كملتيهما، ولكنّ المصنّفﷺ فهم منها خصوص الصورة الجسميّة. و سيأتي ما فيه.

## ٤ـ قوله ﷺ: وإمّا أن يكون محلاً لشيء يقوم به،

أي: إمّا أن يكون محلاً لجوهر يقوم به. كما يدل عليه قوله ( المؤل الجوهر المركّب من الحوهر المركّب من المحل و المحلّ و انتهى .

#### ۵ قوله ١٤٤ وإمّا أن يكون ذا علاقة انفعالية بالجسم بوجه،

وإن كان بوجه آخر ينفعل الجسم عنها فالنفس عندهم جوهر مجرّد ذاتاً متعلّق بالجسم فعلاً تؤثّر فيه و تتأثّر منه. وإنّما خصّ العلاقة بالانفعاليّة لأنّ العلاقة الفعليّة بالجسم مشتركة بين النفس والعقل.

#### ع قوله ﷺ: وفأقسام البحوهر الأوليّة خمسة،

إتيانهم بالفاء للإشارة إلى أنَّ الحصر في تقسيم الجوهر إلى أقسامه الخمسة عقليَّ، وذلك لأنه تقسيم تفصيلن ينشأ من تقسيمات ثنائيَّة دائرة بين النفي والإثبات.

ومن هنا أورد المصنّف ﴿ عليه بعدم كونه تقسيماً عقليّاً.

### ٧- قوله ﷺ: دوليس التقسيم عقليًا دائراً بين النفي والإثبات،

اعتراض أوّل على ما قالوا، حيث إنّهم بما ذكروا من البيان أرادوا أن يجعلوا حصر الجواهر في الخمسة حصراً عقلياً دائراً بين النفي والإنبات، فردّه المصنّفﷺ، وبيّن بذلك أنّ حصر للم الحالّ والجوهر الحلّ، ليس ينحصر بحسب الاحتمال العقليّ في الجسم؛ فمن الجائز^أن يكون في الوجود جوهر مادّيّ مركّب من المادّة و صورة غير الصورة الجسميّة؛ لكنّهم قصروا النوع المادّيّ الأوّل في الجسم تعويلاً على استقرائهم.

على أنّك قد عرفت أنّ الصورة الجوهريّة ليست مندرجة تحت مقولة الجوهر؟، و إن صدق عليها الجوهر صدق الخارج اللازم.

قال في الأسفار \_بعد الإشارة إلى التقسيم المذكور \_: «والأجود في هذا التقسيم أن يقال: ` الجوهر إن كان قابلاً للأبعاد الثلاثة، فهوالجسم وإلاّ، فإن كان جزءاً منه

المتقدّمين كان مبتنياً على الاستقراء، قال في في الفصل الثاني من المرحلة السادسة من بداية الحكمة: وقسّموا الجرهر تقسيماً أوليًا إلى خمسة أقسام: المادّة، والصورة، والجسم، والنفس، والعقل، ومستند هذا التقسيم في الحقيقة استقراء ما قام على وجوده البرهان من الجواهر، انتهى.

#### ٨ قوله ﴿ وَمَن الجائز،

أي: فإنَّ من الجائز، فالفاء للسببيَّة.

## ٩-قوله ﷺ: وقد عرفت أنَّ الصورة الجوهريَّة ليست مندرجة تحت مقولة الجوهر؛

قدمر منّا أنّ التقسيم هنا تقسيم للجوهر إلى أنواعه الأعمّ من الحقيقيّة والاعتباريّة، وإلاّ فغير الجسم لايكون نوعاً حقيقيًا للجوهر إذكلّ من الأربعة البناقية بسيط، وقد مرّ أنّ الماهيّات البسيطة خارجة عن المقولات، ولا اختصاص لذلك بالصورة الجوهريّة. هذا هو الذي ذهب إليه المصنّف الله ولكن الحقّ أنّ الماهيّات غير المركّبة من المادّة والصورة بمكن أن تكون مركّبة في العقل من الجنس والفصل، كما هو مختار صدرالمتألّهين الله.

#### ١-قوله ﷺ: والأجود في هذا التقسيم أن يقال،

إنّما جعله أجود ليدلّ على أنّ التفسيم الأوّل أيضاً جيّد على مسلك المبدعين له، وهم المشّاؤون المنكرون لاتّحاد العاقل والمعقول.

قوله ﷺ: «أن يقال»

هو به بالفعل \_سواء كان في جنسه، أو في نوعه \_فصورة، إمّا امتداديّة أو طبيعيّة ''؛ أو جزءاً هو به بالقوّة، فمادّة. و إن لم يكن جزءاً منه، فإن كان متصرّفاً فيه بالمباشرة، فنفس''؛ وإلاّ، فعقل».

ثمّ قال مشيراً إلى وجه جودة هذا التقسيم: ٦٠ «وذلك لما سيظهر من تضاعيف ما مُقّناه ١٤. ..............

الجوهر البناية (مادة) البناية البنائية البنائية

١١ـقوله ﷺ: وإمّا امتداديّة أو طبيعيّة،

أي: إمّا جسميّة أو نوعيّة.

١٢-قوله ﷺ: دفاإن كان متصرّفاً فيه بالمباشرة، فنفس:

التصرّف في الجسم بالمباشرة ليس من خواصّ النفس؛ فإنّ العقل أيضاً يتصرّف في الأجسام بالمباشرة، حيث إنّ الصور الجوهريّة التي تتحرّك فيها الأجسام من إفاضة العقل، كما سيأتي في الفصل السادس.

فالصحيح هو ماجاء في التقسيم الأوّل، من أنه إن كان ذا علاقة انفعاليّة بالجسم فهر نفس.

١٣-قوله ﷺ: ومشيراً إلى وجه جودة هذا التقسيم؛

الأولى أن يقال: إلى وجه أجوديّة هذا التقسيم

١٤- قوله الله: وذلك لما سيظهر من تضاعيف ما حقَّقناه؛

من كون الجوهر النفسانيّ الإنسانيّ مادّة للصورة الإدراكيّة ١٥ التي يستحصّل بهما جوهراً آخر ٢٠ كماليّاً بالفعل من الأنواع المحسّلة التي يكون لهما نحو آخر مـن

حاصله: أنّه على التقسيم المشهور يدخل النفس في الجوهر الذي يكون محلاً لشيء يقوم به، فيكون عدّه قسماً على حدة من جعل قسم الشيء قسيماً له.

ولا يخفى: أنه إنّما يلزم ذلك على مبنى صدرالمنالَهين فل نفسه، من اتحاد العاقل بالمعقول اتّحاد المادة بالصورة. وأمّا على مبنى المشّائين أنفسهم، من استحالة اتّحاد العاقل بالمعقول، فما ذكروه سليم عن الإشكال.

#### 

حاصل وجه الأجوديّة أنّ الجوهر الذي يكون محلاً لشيء لايختص بالهيولى، بل النفس أيضاً كذلك؛ فإنّها محلّ للصورة الادراكيّة. وأيضاً الجوهر الذي يكون في محلّ لاينحصر في الصورة الماديّة؛ لأنّ الصورة الإدراكيّة أيضاً كذلك. هذا.

مضافاً إلى أنّ المركّب من النفس والصورة الإدراكيّة، مركّب من حالّ ومحلّ وهو مع ذلك ليس جسماً. فعلى التقسيم السابق يكون جعل النفس قسيماً للجوهر المحلّ من جعل قسم الشيء قسيمه، كما أنّ جعلها قسيماً للجوهر المركّب من الحالّ والمحلّ أيضاً كذلك؛ فإنّ النفس تصير محلاً للصورة الإدراكيّة وتتحصّل بها جوهراً آخر. وأمّا على التقسيم الثاني فهذا الجوهر مادام التعلّق نفس، وبعده عقل؛ فلا خلل فيه.

## ١٥-قوله ﷺ: ومن كون الجوهر النفسانيّ الإنسانيّ مادّة للصورة الإدراكيّة،

أي: من صيرورة العاقل متّحداً بالمعقول اتّحاد المادّة بالصورة، وأنَّ النفس تصير مجرّدة باتّحادها بالصورة الإدراكيّة التي لاتكون إلاّ مجرّدة، فتصير روحائيّة البقاء بعد أن كانت حسمانية الحدوث.

قوله نؤيًّا: وكون الجوهر النفسانيّ الإنسانيّ مادّة للصورة الإدراكيّة،

لا يخفى عليك: أنّ المراد من المادّة هي المادّة بالمعنى الأعمّ، التي هي مطلق المحلّ. 14- موله تنُّا: ويتحصّل بها جوهراً آخر،

بيدو أنَّ ويتحصّل، هنا من الأفعال الملحقة دوصاره. والضمير المستتر فيه ـ الراجع إلى الجوهر النفسائيّ ـاسمه، وفه لهيئيّا: وجوهراً آخره خبره. الوجود ٧٠ غير الوجود الطبيعيّ الذي لهذه الأنواع المحصّلة الطبيعيّة»، انتهى. (ج ٤. ص. ٢٣٤)

وما يرد على التقسيم السابق يرد على هذا التقسيم أيضاً. ^ على أنَّ عطف الصور الطبيعيّة ١٠ \_وهي متأخرة عن نوعيّة الجسم ٢٠ \_على الصورة الامتداديّة، لايـلانم

#### ١٧ ـ قوله ﷺ: ويكون لها نحو آخر من الوجود،

وهو الوجود الذي له درجات ومراتب، يكون بعض مراتبه طبيعة جسمانيّة، وبعضها مثالاً مجرّداً، وبعضها عقلاً مفارقاً.

## ١٨ـ قوله ﷺ: وما يرد على التقسيم السابق يرد على هذا التقسيم أيضاً ۽

يعني الوجهين اللذين أوردا على تقسيم المشهور.

وحاصل الوجه الأوّل على نحو ينطبق على هذا التقسيم أنّ ما ليس قابلاً للأبعاد وليس جزء له، لاينحصر في النفس والعقل؛ فإنّه يمكن وجود جوهر مركّب من حال ومحلّ ليس بجسم. وأيضاً: عند ذلك لاتكون الصورة منحصرة في جزء الجسم الذي به فعليّنه، ولا المادّة منحصرة في جزء الجسم الذي هو به بالقرّة.

#### ١٩-قوله ﴿ وَعَلَى أَنَّ مَطَفَ الصَّورِ الطَّبِيعَيَّةُ ۗ

لم يورد بهذا الإيواد على التقسيم السابق لتفسيره الصورة المادّيّة في كـلامهم بـالصورة الجسميّة، كما يدلٌ عليه قوله ﴿ وَهَمَن الجائز أَن يكون في الوجود جوهر مادّيّ من المادّة و صورة غير الصورة الجسميّة، انتهى.

ولكن الحقّ أنَّ الصورة المادّيّة في كلامهم أُريد بها الأعمّ من الصورة الجسميّة والصورة النوعيّة؛ فإنَّ كلاَّ منهما صورة مادّيّة. وعليه فصدرالمتألّهين عُنَّ إنَّما غيّر كيفيّة التقسيم من غير أن يدخل في تقسيمه شيء لم يكن داخلاً في تقسيم القوم. ولا يخفي على من تدبّر.

#### • ٢- قوله ﷺ: (وهي متأخّرة عن نوعيّة الجسم»

فإنَّ الجسم الذي هو نوع من الجوهر ينقسم إلى أنواع بالصور النوعيّة التي تحلّها. ولكن فيه: أنَّ أنواع الجسم وإن كانت متأخّرة عن الجسم، إلاَّ أنَّ الصور النوعيّة إنّما تتنوّع للم

كون الانقسام أوّليّاً.

وكيف كان، فالذي يهمتنا ههنا، أن نبحث عن حقيقة الجسم و جـزئيه: المـادّة والصورة الجسميّة. و أمّا النفس، فاستيفاء البحث عنها في علم النفس، و ستنكشف حقيقتها بعض الانكشاف في مرحلتي القوّة والفعل، والعاقل والمعقول. و أمّا العقل، فيقع الكلام في حقيقته في الإلهيّات بالمعنى الأخصّ، و ستنكشف بعض الانكشاف في مرحلتي القوّة والفعل، والعاقل والمعقول، إن شاء الله تعالى.

<sup>4</sup> 

## الفصل الرابع في ماهيّة الجسم

لاريب في وجود الجسم، بمعنى الجوهر الذي يمكن أن يـفرض فـيـه ثــلاثة خـطوط متقاطعة على زوايا قوائم، و إن لم تكن موجودة فيه بالفعل، كما في الكرة والأسطوانة.

فحواسنا، التي تنتهي إليها علومنا ، وإن لم يكن فيها ما ينال الموجود الجوهري، و إنّا تدرك أحوال الأجسام و أوصافها العرضيّة ، لكنّ أنواع التجربات تهدينا هداية قاطعة إلى أنّ ما بين السطوح والنهايات من الأجسام مملوءة في الجملة ، غير

## ١- قوله ﴿ وَفَحُواسَنَا ، التي تنتهي إليها علومنا ؛

أي: فإنَّ حواسَّنا، فالفاء للسببيَّة.

قوله ﴿ والتي تنتهي إليها علومناه

أي: علومنا النصورية التي تنطبق على المحسوسات بوجه، كما صرح في بذلك في المقالة الخامسة من كتاب أصول فلسفه؛ وإلا فالنصديقات لاستتهي إلى الحواس، وحتى المحسوسات والتجربيّات منها مبتنية على معارف عقليّة غير محسوسة، والتصوّرات أيضاً منها ما لانتهى إلى الحواس.

#### ٢- قوله ﷺ: وإنَّما تَدرَى أحوال الأجسام وأوصافها العرضيَّة ع

لا يخفى: أنّها لا تدرك جميع أحوال الأجسام؛ فإنّ جميع الأعراض غير الكيف النفسائيّ من أحوال الأجسام، ولا يدرك الحسّ من جميعها إلاّ تسمأ من الكيف، وهو الكيف المحسوس.

#### ٣ قوله الله: ومملوءة في الجملة ع

وإن كانت أجزاء ذوات فواصل.

خالية عن جوهر ذي امتداد في جهاته الثلاث.

والذي يجده الحسّ من هذا الجوهر الممتدّ في جهاته الثلاث، يجده متّصلاً واحداً. يقبل القسمة إلى أجزاء بالفعل؛ لا مجموعاً من أجزاء بالفعل، ذوات فواصل.

هذا بحسب الحسِّ: و أمَّا بحسب الحقيقة، فاختلفوا فيه على أقوال:

أحـدها: أنّه مركّب من أجزاء ذوات أوضاع، لا تـــتجزّى ولا تــنقسم أصـــلاً<sup>٢</sup>. لاخارجاً، ولا وهماً، ولا عقلاً، وهي متناهية؛ و هو مذهب جمهور المتكلّمين.

*الثاني:* أنَّه مركّب كما في القول الأوّل، غير أنَّ الأجزاء غير متناهية؛ و نسب إلى النظّام. <sup>ه</sup>

## ٤- توله ﷺ: وأجزاء ذوات أوضاع لاتتجزّى ولا تنفسم أصلاً،

يسمُّون كلاٌّ منها «الجوهر الفرد»

قوله ﷺ؛ ﴿أَجْزَاء دُوات أُوضَاعُ لاتنجزّى ولا تنفسم أصلاً،

وتمرُ الآلة القطَّاعة من مواضع الفصل بينها.

قوله ينيكا: «ذوات أوضاع»

أي: تقبل الإشارة الحسّيّة، فإنّ الوضع هنا بمعنى قبول الإشارة الحسّيّة، كما يـلوح مـن قوله يُؤلّ عند بيان ضعف هذا القرل: وتقبل الإشارة الحسّيّة.

#### ۵ قوله ﷺ: ونسب إلى النظَّام؛

النظام كشدًاد. هو أبو إسحاق إبراهيمبن سيّار البصريّ ابن أخت أبي الهذيل العلاّف شيخ المعتزله. ينسب إليه النظاميّة من فرق المعتزلة. كان بالبصرة، وهو من المعاصرين لهارون المعتزلة. وقد طلبه منها إلى بغداد لأجل المناظرة مع الجارية المسمّاة بالحسنيّة، التي قد ربّيت في بيت مولانا الصادق صلوات الله وسلامه عليه. فناظرته في مجلس الرشيد ووزيره يحيى بن خالد البرمكيّ فغلبته؛ وقد كان سألها النظام عن ثمانين مسألة فأجابت عنها. ثمم سألته عن مسائل فلم يقدر على جوابها. إيّاه عنى أبونواس بقوله:

فقل لمن يدّعي في العلم فلسفة حفظت شيئاً وغابت عنك أشياء من آراءه أنّ الإجماع ليس بحجّه وكذا القياس؛ وأنّ الحجّة قول المعصوم؛ وأنّه نصّ النبيّ تلم الثالث: أنّه مركّب من أجزاء بالفعل، متناهية، صغار، صُلبة، لا تـقبل القسمة الخارجيّة، لصغرها و صلابتها، و لكن تقبل القسمة الوهميّة والعـقليّة؛ و نسب إلى ذعراطيس.

الرابع: أنّه متّصل واحد، كما في الحسّ، و يقبل القسمة إلى أجزاء متناهية ع: و نسب إلى الشهرستاني. \

الخامس: أنّه جوهر بسيط، هوالاتّصال والامتداد الجوهريّ، الذي يقبل القسمة خارجاً و وهماً و عقلاً؛ ونسب إلى أفلاطون الإلهيّ.^

صلّى الله عليه وآله على أنَّ الإمام عليّ عليه السلام وعيّنه وعوفت الصحابة ذلك، لكنَّه كتمه عمر لأُجل أبي بكر؛ وأنَّ إعجاز القرآن في الصرف عنه.

### ع قوله الله عنه ويقبل القسمة إلى أجزاء متناهية

أي: يقبل القسمة إلى أجزاء تنتهي عندها القسمة، فلاتقبل الأجزاء بعد ذلك قسمة أصلاً، لاخارجاً ولا وهماً ولا عفلاً.

#### ٧- قوله ﷺ: ونسب إلى الشهرستاني،

صاحب كتاب الملل والنحل، كما في الأسفارج ٥، ص ١٧، وهو ابوالفتح محمّدبن عبدالكريم بن أحمد، المتكلّم الفيلسوف الأشعري، وقد ذكر في كتابه أنّ مشهد الإمام الهادي على بن محمّد النقي عليهما السلام بقما

#### ٨. قوله ﷺ: ونسب إلى أفلاطون الإلهيء

لقبوا أفلاطون بالإلهيّ لشدّة توغّله في الإلهيّات. والظاهر أنَّ المراد بالإلهيّات هو معناه المصطلح، وهي الفلسفة الاولى، والعلم الكلّي، الباحث عن الموجود من حيث هو موجود. قال الشيخ بهاءالدين العاملي في الكشكول ط. قم، ج ٢، ص ٢٢٤:

والحكماء الذين جروا في العالم مجرى الدستور، ومنهم انتشرت أكثر العلوم، وهم أساطين الحكمة، أحد عشر:

أفلاطون، في الإلهيّات.

السادس: أنّه مركّب من جوهر و عرض، و هما: الجوهر والجسميّة التعليميّة التي هي امتداد كتّى في الجهات الثلاث؛ و نسب إلى شيخ الإشراق. ١٠

السابع: أنّه جوهر مركّب من جوهرين، أحدهما: المادّة التي هي قوّة كلّ فعليّة. و التاني: الاتّصال الجوهريّ الذي هو صورتها. والصورة اتّصال و امتداد جوهريّ يقبل القسمة إلى أجزاء غير متناهية، بمعنى لايقف؛ فإنّ اختلاف العرضين يقسّمه، وكذا الآلة القطّاعة تقسّمه بالقطع؛ حتى إذا أعيّث، لصغر الجزء أو صلابته، أخذالوهم في التقسيم ١١؛ حتى إذا عجز عنه، لنهاية صغرالجزء، أخذ العقل في تـقسيمه عـلى

æ

أبرخس وبطليموس، في الرصد والهيأة والمجسطي.

بقراط وجالينوس، في الطبّ.

أرشميدس وأقليدس وأبلينوس، في الرياضيّ بأصنافه.

أرسطوطاليس، في الطبيعيّ والمنطق.

سقراط وفيثاغورث، في الأخلاق. انتهي.

## ٩-قوله ١٠ دهما الجوهر والجسميّة التعليميّة،

كان الأولى أن يقول: وهما المادّة والجسميّة التعليميّة، كما سيصرّح مَثْلُ بـذلك عـند محاولة نقد هذا القول. وقد صرّح شيخ الإشراق بأنّه هو الهيولي. فراجع التلويحات.

## ١٠- قوله ﷺ: ونسب إلى شيخ الإشراق،

قد ذهب إليه في التلويح الأول من كتابه التلويحات، بينما اختار في حكمة الإنسران مذهب أفلاطون وأنكر الهيولي. وقد تصدّى بعضهم للجمع بين ما في كتابيه. ولكنّ الحقّ كما صرّح به صدرالمتألّهين في الأسفارج ٥، ص ١٨ أنّ التناقض بين كلاميه لا يرتفع بما ذكروه. فله في كلّ من كتابيه رأي.

# ١١ـ قوله ﷺ: وأخذالوهم في التقسيم،

الوهم هي القرّة المدركة للمعاني المضافة إلى الجزئيّات. وبدرك هنا قسمة الجزء المدرك بالحسّ والخيال، فتحكم مثلاً بأنّ له يميناً وشمالاً وهكذا، فيدرك القسمة كمعنى مضاف إلى ذلك الجزء الذي هو جزئيّ. نحو كليّ بانّه كلّما قسم إلى أجزاء، كان الجزء الجديد ذا حجم، له جانب غير جانب، يقبل القسمة من غير أن تقف، فورود القسمة لا يعدم الجسم ٢٠؛ و هو قول أرسطو والأساطين من حكماء الإسلام.

هذا ما بلغنا من أقوالهم في ماهيّة الجوهر المسمّى بالجسم. وفي كلّ منها وجه أو وجوه من الضعف، نشير إليها بما تيسّر.

أمّا القول الأوّل المنسوب إلى المتكلّمين. و هو أنّ الجسم مركّب من أجزاء لا تتجزّى أصلاً. تمرّ الآلة القطّاعة على فواصل الأجزاء. و هي متناهية. تقبل الإشارة الحسّيّة.

ففيه أنَّ الجزء المفروض إن كان ذا حجم، كان له جانب غير جانب بالضرورة، فيجري فيه الانقسام العقليَّ، و إن لم يمكن تقسيمه خارجاً ولا وهماً، لنهاية صغره؛ و إن لم يكن له حجم، امتنع أن يحصل من اجتماعه مع غيره جسم ذو حجم.

وأيضاً، لنفرض جزءًا لايتجرَّىٰ بين جزئين كذلك، فإن كان يحجز عـن مــاسّة الطرفين، انقسم؛ فإنّ كلاَّ من الطرفين يلقى منه غير ما يلقاه الآخر؛ و إن لم يحجز عن مماسّتها، استوى وجودالوسط و عدمه؛ و مثله كلّ وسط مفروض، فلم يحجب شيء شيئًا. و هو ضروريّ البطلان.

و أيضاً، ليفرض جزء لايتجزّى فوق جزئين كذلك، و على ملتقاهما؛ فـإن لتي بكلّه أو ببعضه كلّ كليهما، تجزّى ١٠، وإن لتي بكلّه كلّ أحدهما فـقط، فـليس عـلى

أي: فإنَّ ورود القسمة.

١٣ ـ قوله ﷺ: دفإن لقى بكلَّه أو ببعضه كلَّ كليهما، تجزَّى؛

لايخفى: أنّه لم يحصر جميع الاحتمالات؛ إذ يحتمل أن يلقى بكلّه أو بعضه كليهما أو أحدهما، وعلى فرض لقائه كليهما فإمّا أن يلقى كلّ كليهما أو بعض أحدهما وكلّ الآخر أو بعضاً من كلّ منهما، وعلى فرض لقائه أحدهما فإمّا أن يلقى كلّه أو بعضه. فالاحتمالات لل

١٢\_قوله 🇞: وفورود القسمة لايعدم الجسم:

الملتق ً ١٠. وقد فرض عليه؛ و إن لقي بكلَّه أو ببعضه من كلِّ منهما شيئاً. انقسم و انقسما . ٩ - انقسما

## مشرة ذكر المصنّف فلل خمسة منها فقط.



وذلك لأنه إذا لقي بكلّه كلّ كليهما فقد لقي ببعضه أحدهما وببعضه الآخر الآخر وانقسم، وإذالقي ببعضه كلّ كليهما فقد انقسم إلى بعض لقي كلّ كليهما و بعض لم يلق منهما شيئًا، مضافاً إلى أنّ البعض الذي لقي كلّ كليهما انقسم إلى ما لقى أحدهما ومالقى الآخر.

## ١٤ ـ قوله ﷺ: وفليس على الملتقى،

لأنه لو كان على الملتقى لاستوى نسبته إلى كلّ من الجزئين، فلم يكن ملاقياً لأحدهما دون الآخر.

## ١٥- قوله ﷺ: وانقسما جميعاً ۽

أمَّا انقسامه، فلائه إن لقي بكلَّه من كلَّ منهما شيئاً فقد لقي ببعضه شيئاً من أحدهما الله و قد أوردوا في بطلان الجزء الذي لايتجزّىٰ وجوهاً من البراهين، و هي كثيرة مذكورة في كتبهم.

و أمّا القول الثاني المنسوب إلى النظّام، و هـ و أنّ الجـسم مـركّب مـن أجـزاء لاتتجزّى غير متناهية.

فيرِد عليه مايرِد على القول الأوّل، مضافاً إلى أنّ عدم تـناهي الأجــزاء عــلى تقدير كونها ذواتِ حجم؟، يوجب كون الجسم المتكوّن من اجتاعها غير متناهي الحجم بالضرورة: والضرورة تدفعه.

و أمّا القول الثالث المنسوب إلى ذيقراطيس، و هو أنّ الجسم مركّب من أجزاء صفار صلبة لاتتجزّى خارجاً، وإن جاز أن تتجزّى وهماً وعقلاً.

ففيه أنَّ هذه الأجزاء لاعالة جواهر ذوات حجم ١٠، فمتكون أجساماً ذوات اتصال جوهري، تتألف منها الأجسام الحسوسة. فالذي يثبته هذا القول أنَّ ههنا

وببعضه الآخر شيئاً من الآخر فانقسم، وإذا لقي ببعضه من كلّ منهما شيئاً فقد انقسم إلى مالقي من كلّ من الجزأين شيئاً وإلى مالم يلق شيئاً. مضافاً إلى أنّ مالقي منهما انقسم إلى مالقي أحدهما وإلى مالقي الآخر. وأمّا انقسامهما فلأنّ كلاً منهما انقسم إلى مالقيه الجزء الذي فوقها وإلى مالم يلقه ذلك الجزء.

#### ١٤ ـ قوله ﷺ: وعلى تقدير كونها ذوات حجم،

وهذا التقدير لامقرّ عنه بعد كون الجسم ذا حجم وكونه مؤلّفاً من هذه الأجرّاء، كما هو مذّعي هذا القائل.

١٧ ـ قوله ﷺ: وأنَّ هذه الأجزاء لامحالة جواهر ذوات حجمه

أمًا كونها جواهر فلأنّ الجوهر الذي هـو الجسـم ينتقوّم بـها. وأمّـا كـونها ذوات حـجم فلانقسامها وهمأ وعقلاً.

قوله يَرُون هذه الأجزاء لامحالة جواهر ذوات حجم،

وإلاّ لم يتألّف من اجتماعها الجسم الذي هو أمر ذوحجم بالضرورة.

أجساماً أوّليّة هي مبادئ هذه الأجسام المحسوسة. على أنّ هذا القول لايتبيّن به نني الهيولى والمتبيّن به نني الهيولى وإيطال تركّب الجسم منها و من الصورة الجسميّة، و سيأتي إثبات الصورة الجسميّة للأجسام الأوّليّة ١٨ التي هي مبادىء هذه الأجسام المؤليّة ١٨ التي هي مبادىء هذه الأجسام الحسوسة وإليها تنتهى بالتجزئة. ١٩

و أمّا القول الرابع المنسوب إلى الشهر ستاني، و هو كون الجسم متّصلاً واحداً، كما في الحسّ، يقبل القسمة إلى أجزاء متناهية.

ففيه أنَّ لازمه وقوف القسمة العقليَّة. و هو ضروريّ البطلان.

وأمّا القول الخامس المنسوب إلى أفلاطون، و هو كون الجسم جوهراً بسيطاً، و هوالاتّصال الجوهريّ القابل للقسمة إلى غير النهاية.

ففيه منع كون الجسم بسيطاً، لما سيوافيك من إثبات الهيولي للجسم. ٢٠

على أنّ في كون الاتّصال الجوهريّ الذي للجسم هو ما يناله الحسّ من الأجسام المحسوسة كلاماً سيأتي إن شاء الله. ٢٠

## ١٨ـ قوله ﷺ: وفيؤول إلى إثبات الصورة الجسميَّة لأجسام الأوَليَّة ع

لأنه إذا ثبت وجود المادّة، ثبت أنّ الصورة الجسميّة ما به فعليّتها ـ لأنّ المادّة قوّة محضة . لافعليّة لنفسها ـ وما به فعليّة المادّة في الأبعاد الثلاث هي الصورة الجسميّة.

وبما ذكرنا ظهر أنّ وجود الصورة الجسميّة متفرّع على وجود الهيولي؛ لأنّ الصورة هو ما به فعليّة المادّة، فما لم تثبت المادّة لم يكن موقع للصورة.

## ١٩ ـ قوله ﴿ وَإِلِيهَا تَنتهي بِالتَجزُّلُةِ }

أي: إليها تنتهي بسبب الانفصال والتجرّي الحاصل بالفعل. فالتجزئة مصدر مجهول.

## ٢٠ قوله ﷺ: ولما سيوافيك من إثبات الهيولي للجسم،

في الفصل الخامس.

و أمّا القول السادس المنسوب إلى شيخ الإشراق، و هو كون الجسم مركّباً مسن جوهر و عرض، و هما المادّة والجسم التعليميّ الذي هو من أنواع الكمّ المتّصل. ٢٦ ففيه: أوّلاً: أن لا معنى لتقويم العرض للجوهر، مع ما فيه ٢٣ مسن تألّف مساهيّة حقيقيّة من مقولتين، و هما الجوهر والكمّ، والمقولات متباينة بتام الذات.

وثانياً: أنّ الكمّ عرض محتاج إلى الموضوع حيثًا كان؛ فهذا الامتداد المسقداري الذي يتميّن به طول الجسم و عرضه و عمقه، كمّ محتاج إلى موضوع بحلّ فيه؛ ولولا أنّ في موضوعه اتصالاً مّا "ا يقبل أن يوصف بالتميّن، لم يعرضه ولم يحلّ فيه؛ فسلو أخذنا مقداراً من شمعة و سوّيناها كرة، ثمّ اسطوانيّاً، ثمّ مخروطاً، ثمّ مكتباً، و هكذا.

في آخر هذا الفصل من قوله في: ولاحجة تدلّ على كون الجسم في اتصاله كما هو عليه عند الحسّ، فخطأ الحسّ غير مأمون. وقد اكتشف علماء الطبيعة ... وانتهى.

27-قوله ﴿ وَهُمَا الْمَادَّةُ وَالْجُسُمُ الْتَعْلِيمِيُّ الَّذِي هُو مِنْ أَنْوَاحُ الْكُمُّ الْمُتَّصِلُ }

أي: الهيولي والجسم التعليميّ. فهر يضع الجسم التعليميّ مكنان الصنورة الجسميّة، وينفي وجود الاتصال الجوهريّ المسمّى بالصورة الجسميّة.

## ۲۲ـقوله 🍰 دمع ما فیه،

يحتمل رجوع الضمير إلى تقويم العرض للجوهر، فبكرن الدعني أنّه لاسعني لتقويم العرض للجوهر، فبكرن الدعني أنّه لاسعني لتقويم العرض للجوهر، وهر تألّف صاهية حقيقيّة من ماهيّتين متبايئتين بتمام الذات. فعلى هذا فقوله ويُّا: ومع ما فيه، بمنزلة التعليل لامتناع تقويم العرض للجوهر. وليس وجها آخر لبطلان القول السادس.

ويحتمل رجوعه إلى القول السادس. فيكون الكلام وجهاً أخر لبطلان ذلك القول. وعليه فيوجّه الوجه الأوّل ـ أهنى استحالة تقويم العرض للجوهر ـ بأنَّ مقوّمات النوع موجودة في الخارج بعين وجوده، فلو كان النوع جوهراً ومقوّمه عرضاً لزم كون وجود واحد موجوداً في موضوع وموجوداً لافي موضوع معاً، وهو محال، كمامرٌ في ذيل الفصل الثاني.

31ـقوله ناز الله من موضوعه اتصالاً ماء

أي: امتداداً، كما لايخفي، وكما يستشعر من عطف الامتداد عليه في ما سيأتي بعد أسطر.

وجدنا الأشكال متغيرة متبدّلة <sup>73</sup>, وللشمعة اتصال باق عفوظ في الأشكال المختلفة المتبدّلة. فهناك اتصالان: <sup>74</sup> إتصال مبهم غير متعين في نفسه، لولاه لم يكن شمعة، و اتصال وامتداد متعين، لو بطل لم يبطل به جسم الشمعة. والأوّل هو صورة الجسم، والثاني عرض يعرض الجسم، والانقسام يعرض الجسم من حيث عرضه هذا <sup>74</sup>؛ و أمّا من حيث اتصاله الذاقيّ المبهم، فله إمكان أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة. <sup>74</sup>

## ٢٥ـقوله ﴿ ووجدنا الأشكال متغيّرة متبدّلة ۽

لا يحفى: أنّ الشكل من الكيفيّات المختصّة بالكميّات، وليس نقسه كمّاً. فكان الأولى أن يقول: الجسم جسم بالاتصال الجوهريّ المبهم، أي هو جسم صغيراً كان أم كبيراً، ذراعاً مكمّاً كان أم ذراجين أو أقلّ أو أكثر. فالكمّ، وهو كونه ذراعاً مثلاً، لادخل له في جسميّته ـ وإلاّ لم يكن ما هو أقلّ أو أكثر جسماً ـ وإنّما هو عوض يتعيّن به ذلك الامتداد المبهم ويتقدّر به، وهذا المعنى هو المستقاد من ما حكاه من كلام الشيخ.

#### 75-قوله ﷺ: وفهناک اتّصالان،

أي امتدادان. والدليل على هذا التفسير أنّه بعد ما ذكر الاتصالين هنا، عبّر عن الشاني بالامتداد بقوله تئيّل: «خلط بـين الاتّـصال الجـوهريّ والامـتداد العـوضيّ الذي هــو الجـنـــم التعليميّ. انتهى

## ٢٧ قوله %: والانقسام يعرض الجسم من حيث عرضه هذا،

وذلك لأنَّ امتداد الجسم مبهم، وإنَّما يتميّن ويتحصّل بالجسم التعليميّ الذي هو امتداد متميّن. ومن هنا قالوا: إنَّ الانقسام من خواص الكمّ، ويعرض غيره بعروضه. فراجع الفصل التاسع من المرحلة السادسة من بداية الحكمة.

#### ٢٨ ـ قوله ﴿ وَقُلْهُ إِمكَانَ أَنْ يَفْرِضَ فِيهِ أَبِعَادِ ثَلاثَةً }

وهو فصل الجسم؛ فإنّ الجسم هو البجوهر الذي يمكن أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة من دون تعيّن كلّ من هذه الأبعاد، فهي أبعاد مبهمة، تبعيّن بأيعاد الجسم التعليميّ.

ولا يخفى عليك: أنّ المراد بالأبعاد هنا هي الخطوط الثلاثة المتقاطعة على زوايا قوائم؛ وإلاّ فالامتداد في الجهات الثلاث متحقّن في الجسم بالفعل، لايحتاج إلى فرض. قال الشيخ في الشفاء: ١٩ «فالجسميّة بالحقيقة صورة الاتّصال القابل لما قلناه، من فرض الأبعاد الثلاثة. و هذا المعنى غيرالمقدار و غيرالجسميّة التعليميّة ٦٠ فإنّ هذاالجسم من حيث له هذه الصورة لايخالف جسماً آخر بأنّه أكبر أو أصغر، ولا يناسبه بأنّه مساو، أو معدود به، أو عادّ له، أو مشارك، أو مباين ٦٠ وإمّا ذلك له من حيث هو مقدّر و من حيث جزء منه يعدّه، و هذا الاعتبار غير اعتبار الجسميّة التي ذكرناها»، انتهى (ص ١٤)

و بالجملة فأخذ الامتداد الكرِّيّ العرضيّ في ماهيّة الجوهر؟"، على ما فسيه مسن

## ٢٩\_قوله ﷺ: وقال الشيخ في الشفاء؛

في الفصل الثاني من المقالة الثانية من الإلهيّات، ص ٣١٧ من الطبعة القديمة و ص ٦٤ من الطبعة الحديثة.

## ٣٠ـ قوله ﷺ: وهذا المعنى خبر المقدار وخير الجسميَّة التعليميَّة ،

عطف غير الجسمية التعليمية عطف تفسيري؛ لأنّ المراد من المقدار هنا هي نفس المحسمية التعليمية، وذلك لأنّ الذي يكون الشيخ بصدد رفع التوهم عنه هو مغايرة الجسم الطبيعي للجسم التعليميّ؛ وأمّا مغايرته للخطّ والسطح والزمان فلم ينكرها أحد. ويشهد لما ذكرنا ذيل كلامه فلا أيضاً.

## ٣١ـ تول ﷺ ولا يناسبه بأنَّه مساو، أو معدود به، أو حادِّله، أو مشارَك، أو مباين ٢

كلّ جسم إذا نسب إلى جسم آخر فإمّا أن يكون مساوياً له في المقدار، فهما متساويان، كأن يكون كلّ منهما أربعة أذرع، وإلاّ فإمّا أن يكون أحدهما يمعدوداً ببالآخر، كأن يكون أحدهما أربعة أذرع والآخر ذراعين، فإذا نسب ما مقداره أربعة أذرع إلى ما مقداره ذراعان كان الأوّل معدوداً والثاني عادًا، وإلاّ فإن كان كلاهما معدوداً بثالث، كأن يكون أحدهما أربعة أذرع والآخر ستّة أذرع، فهما متشاركان؛ وإلاّ فهما متباينان، كأن يكون أحدهما خمسة أذرع والآخر سمعة أذرع.

## ٣٧- قوله ﷺ: وفأخذ الامتداد الكمّيّ العرضيّ في ماهيّة الجوهر) أي: الجوهر الممهرد، وهو الجسم.

الفساد، خلط بين الاتصال الجوهريّ والامتداد العرضيّ الذي عوالجسم التعليميّ. وأمّا القول السابع المنسوب إلى أرسطو، وهو تركّب الجسم من الهيولى والصورة الجسميّة، وهي الاتصال الجوهريّ، على ما عند الحسّ، وهو كون الشيء بحيث يمكن أن يفرض فيه امتدادات ثلاثة متقاطعة على قوائم، تقبل القسمة إلى أجزاء غير متناهية؛ أمّا الهيولى فسيجيء إشباتها "، وأمّا الصورة الجسميّة التي هي الاتصال فقد تقدّم توضيحه. "

ففيه: أنّ كون الجسم مركّباً من مادّة و اتّصال جوهريّ يقبل القسمة إلى غير النهاية، لا غبار عليه؛ لكن لا حجّة تدلّ على كون الجسم في اتّصاله كها هو عليه عند الحسّ، فخطأ الحسّ غير مأمون.٣٥

و قد اكتشف علماء الطبيعة أخيراً ٣٠ بعد تجارب دقيقة فنيّة ـ أنّ الأجسام مؤلّفة

٣٣ قوله ﷺ: وأمّا الهيولي فسيجيء إثباتها،

في الفصل التالي.

٣٤ قوله ﷺ: وفقد تقدّم توضيحه،

أنفأ عند منافشة القول السادس

80. قوله ﷺ: وفخطأ الحسّ خير مأمون»

أي: فإنَّ خطأ الحسَّ غير مأمون.

#### ٣٤ قوله %: وقد اكتشف علماء الطبيعة أخيراً،

أي: علماء الحكمة الطبيعيّة أو العلوم الطبيعيّة. وقال في بداية الحكمة في هذا المقام: ووقد تسلّم علماء الطبيعة أخيراً بعد تجربات علميّة ممتلة ...،التهى. وكذا في الفصل العاشو من العرحلة السادسة منها: «ولعلماء الطبيعة اليوم تشكيك في كون الكيفيّات المحسوسة موجودة ...» انتهى.

قولەنۋى: «الطبيعة»

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ولله الطبيعيّة،

من أجزاء ذرّية لا تخلو من جرم، بينها من الفواصل أضعاف ما لأجرامها من الامتداد؛ فلينطبق هذا القول على ما اكتشفوه من الأجسام الذرّية التي هي مبادىء تكوّن الأجسام الخرية التي هي مبادىء تكوّن الأجسام الحسوسة، وليكن وجود الجسم بهذا المعنى أصلاً موضوعاً لنا. من نعم؛ لو سلّم ما يقال: إنّ المادّة - يعنون بها الأجسام الذرّية الأول - قابلة التبدّل إلى الطاقة و إنّها مجموعة من ذرّات الطاقة المتراكمة، كان من الواجب في البحث المحكيّ أخذ الطاقة نوعاً عالياً مترتّباً على الجوهر قبل الجسم من ثمّ ترتيب الأبحاث المنعرّقة على ما يناسب هذا الوضع، فليتأمّل. "

٣٧ ـ قوله ﷺ: دوليكن وجود الجسم بهذا المعنى أصلاً موضوعاً لناء

لأنَّ من سيرة العقلاء الرجوع إلى أهل الخبرة.

# ٣٨. قوله ﷺ: وأخذ الطاقة نوعاً عالياً مترتّباً على البحومر قبل البعسم؛

ولا يخفى: أنَّها هي الطاقة بالمعنى الأعمِّ، إذ على هذا يكون للطاقة إطلاقان:

الأول: الطاقة بالمعنى الأعمّ. وهي الطاقة لابشرط، التي تندرج تحتها نوعان أحدهما الطاقة المتراكمة المسمّاة بالمادّة، وثانيهما: الطاقة غير المتراكمة، وهي الطاقة بالمعنى الأخصّ.

الثاني: الطاقة بالمعنى الأخص، وهي الطاقة بشرط لا، أي بشرط صدم التراكس. وهـذا المعنى هو مراد الفيزياتيين في عرفهم حيث يجعلونها مقابلاً للمادّة وقسيماً لها.

### ٣٩ـ قوله ﷺ: وفليتأمّل،

التأمّل يقتضي كون الجسم الفلسفيّ - وهو الجوهر الممتدّ في الجهات الشلاث - نبوعاً عالباً، فإنَّ كون المائة مجموعة من ذرّات الطاقة المتراكمة، وكرنها قابلة للتبدّل إلى تملك الذرّات، يقتضي كون الذرّات أنفسها ذوات امتداد جوهريّ، وإلاّ لم تحصل من تراكمها المادّة التى هي ذات امتداد جوهريّ، فتكون الذرّات أنفسها أجساماً في نظر الفيلسوف، وإن لم تسمّ أجساماً عند الفيزيائي.

## الفصل الخامس في ماهيّة المادّة و إثبات وجودها

لاريب أنّ الجسم في أنّه جوهر يمكن أن يفرض فيه الامتدادات الثلاثة ، أمر بالفعل، و في أنّه يمكن أن يوجد فيه كهالات أخَر أوّليّة مسهاة بالصور النوعيّة التي تكلّ جوهره، وكهالات ثانية من الأعراض الخارجة عن جوهره، أمر بالقوّة. وحيثيّة الفعل غير حيثيّة القوّة؛ لما أنّ الفعل لا يستمّ إلّا بالوجدان ، والقوّة تلازم

## ١- قوله ﷺ: ويمكن أن يفرض فيه الامتدادات الثلاثة ۽

اللام للعهد. أي الامتدادات والخطوط الثلاثة المنقاطعة على زوايا قوائم، التي مرّ ذكرها في آخر الفصل السابق. وليس المواد بها الامتداد في الجهات الثلاث، إذ الامتداد في الجهات الثلاث أمر حاصل في الجسم بالفعل، ولاحاجة إلى فرضها.

ثمّ لا يخفى عليك: أنّه لو قال: لاريب أنّ الجسم في أنّه جوهر متّصل ممتدّ في الجهات . الثلاث أمر بالفعل، لكان أولى.

## ٢ قوله على: ولما أنَّ الفعل لا يتمّ إلَّا بالوجدان،

فَإِنَّ الفعليَّة مساوقة للوجود الذي هو الوجدان."

ثمّ لا يخفى: أنّ التقابل بين الرجدان والفقدان هو تقابلِ الملكة وعدمها، وهما لا يجتمعان في شيء واحد، كسائر المتقابلات.

وَنَكُنْ فِيهِ: أَنَّ وَجِدَانَ الامتدادِ الجَوهِرِيِّ وَفَقَدَانَ الكَمَالاتِ الأُولَى والشَّائِيةِ وإن كَانَ للح الفقدان. " فالذي يقبل من ذاته هذه الكالات الأولى و الثانية الممكنة فيه، و يتّحد بها، أمرٌ غير صورته الاتّصاليّة التي هو بها بالفعل؛ فإنّ الاتّصال الجوهريّ \_ من حيث هو \_اتّصال جوهريّ لا غير "، و أمّا حيثيّة قوّة الكالات اللاحقة و إمكانها، فأمر خارج عن الاتصال المذكور، مغاير له. فللجسم \_وراء اتّصاله الجوهريّ جزء أخر، حيثيّة ذاته حيثيّة قبول الصور و الأعراض اللاحقة، و هو الجزء المستى بالهيولي و المادّة.

فتبيّن: أنّ الجسم جوهر مركّب من جزئين جوهريّين: المادّة ـ التي إنّيّتها ٥ قبول الصور المتعلّقة نوع تعلّق بالجسم؟، والأعراض المتعلّقة بها ـ و الصورة الجسميّة. و

الله أحدهما ملكة والآخر عدم ملكة، إلا أنَّ عدم الملكة منهما ليس عدماً لنفس الملكة منهما. وبمبارة أخرى: لا يتعلَق الفقدان بنفس ما يتعلَق به الوجدان. فلا يستنع اجتماعهما، كسا لا يمتنع اجتماع البصر، وهو ملكة، مع العسم، وهو عدم الملكة.

### ٣-قوله ﴿ والقوَّة تلازم الفقدان،

إنّما عبر بالتلازم لأنّ القرّة عندهم موجودة، والفقدان عدم، فليس أحدهما نفس الآخر. بخلاف الفعل والوجدان . فتلازم القرّة والفقدان تلازم خارجيّ، بينما الملازمة بمين الفعل والوجدان من قبيل الملازمات العامة.

عُـقوله \$: وفإنّ الاتصال الجوهري \_ من حيث هو \_ اتصال جوهري لاخيره
 لايخفى عليك: أنه لادخل لهذه الجملة في الاستدلال وإنّما هر تأكيد للمغايرة.

#### ۵ قوله 🏂: والتي إثبيتهاء

أي: حقيقتها وحيثيّة وجودها \_مشتقٌ من وإنَّه التي هي حرف التحقيق \_فإنَّه لاحـقيقة للمادّة إلاّ قبول الصور والأعراض والاستعداد لها.

### عُ قوله ﷺ: والصور المتعلَّقة نوع تعلَّق بالجسم،

أي: سواه كانت منطعة في الماقة متعلّقة بها فاتاً وفعلاً، كما في غير النفس من الصور النوعيّة، أو لم نكن منطعه من الماقة، بل كانت مجردة فاتاً وكانت متعلّقة بالماقة في فعلها، كالنف. أنّ المادّة جوهر قابل للصور و الأعراض الجسمانيّة. و أنّ الامتداد الجوهريّ صورة لها.

لايقال: لاريب أنّ الصور و الأعراض الحادثة اللاحقة بالأجسام يسبقها إمكان في المحلّ و استعداد و تهيّؤ فيه لها لا وكلّما قرب الممكن من الوقوع زاد الاستعداد اختصاصاً واشتد ً محتى إذا صار استعداداً تامّاً وجد الممكن بإفاضة من الفاعل؛ فما المانع من إسناد القبول إلى الجسم \_ أعني الاتّمال الجسوهري ً وبواسطة قيام

٧ـ قولهﷺ: ولايقال: لاريب أنَّ الصور و الأحراض العادثة اللاحقة بالأجسام يسسبقها إمكان فى المحلَّ و استعداد وتهيّؤفيه لهاء

لأنه لو لم يمكن وجودها \_أي لم يكن في الجسم استعداد وقابليّة لها \_لم توجد. وإلاّلزم الخلف.

هذا مضافاً إلى ما سيأتي في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة، من البرهان على أنَّ كلّ حادث زمانيّ مسبوق بالإمكان الاستعداديّ المعبّر عنه بالقوّة.

قوله الله والايقال ... ا

حاصل الإشكال الأوّل أنّه لاريب في وجود الاستعداد، وهي القوّة العرضيّة ـ كما سيأتي إثباته في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة ـ فما المانع من إسناد القبول إلى هذا الاستعداد من دون أن يحتاج إلى الالتزام بوجود المادّة، وهي القوّة الجوهريّة؟!

قوله يُؤُو: ﴿إِمْكَانَ فِي المُحَلِّ وَاسْتَعْدَادُ وَتَهَيُّو فَيْهُ عَ

عطف الاستعداد على الإمكان عطف تفسيريّ؛ فإنّ المسراد بـالإمكان هـنا هـو الإمكـان الاستعداديّ.

### لمـقوله ﴿ وَاد الاستعداد اختصاصاً واشتدَه

المراد بالاختصاص هو الابتعاد عن الإيهام والاقتراب من التعيّن لشي، واحد هو المستعدّ ه.

## ٩ قوله ﴿ وَإِلَى الْجَسَمَ ـ أُعني الْأَتْصَالَ الْجَوَهُرِيَّ ٩

أي: إلى الجسم الذي فرضتموه وهو نفس الاتصال الجوهري.

الاستعداد به عروضاً ١٠، من غير حاجة إلى استعداد و قبول جوهريّ نثبته ١١ جزء للجسم؟

على أنّ القبول والاستعداد مفهوم عَرَضيّ قائم بالغير ١٦، فلا يـصلح أن يكـون حقيقة جوهريّة.

على أنّ من الضروريّ أنّ الاستعداد يبطل مع تحقّق المستعدّ له ١٠ فلو كان هناك هيولى هي استعداد و قبول جوهريّ و جزء للجسم، لبطلت بتحقّق الممكن المستعدّ له، وبطل الجسم ببطلان جزئه، وانعدم بانعدامه؛ و هو خلاف الضرورة.

فَإِنَّه يَقَالَ: مَغَايَرَةَ الجُسَمَ ـ بَمَا أَنَّه اتَّصَالَ جَوَهَرِيَّ لاغَيْرَ ـ لَكُـلَّ مَـنَ الصـور النوعيَّة تأبي أن يكون موضوعاً للقبول والاستعداد لها ١٠ بل يحتاج إلى أمر آخر لا

• ١-قوله 🍰: «بواسطة قيام الاستعداد به عروضاً»

الاستعداد كسائر الأعراض مبدؤه هي الصورة النوعيّة، وهو قائم بها. ولكن لاتّحاد الصورة

النوعيّة بالجسم يكون قيام الاستعداد بالصورة النوعيّة عين قيامه بالجسم.

١١ـ قوله ﷺ: ونثبته،

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله رزي ونثبتها،

١٢-قوله ﷺ: «على أنَّ القبول والاستعداد مفهوم عرضيّ قائم بالغير؛

يعني أنَّ المفهوم من القبول والاستعداد مفهوم عرضيّ. كما سيصرّح عَمُّ بـذلك عـند الجواب عنه.

قوله نَوْنَا: «القبول والاستعداد مفهوم عرضي»

لأنَّ الاستعداد والقبول ناعت يقتضي موصوفاً يكون موجوداً له، هو المستعدُّ والقابل.

١٣-قوله ﷺ: وعلى أنَّ من الضروريّ أنَّ الاستعداد يبطل مع تحقّق المستعدّ له،

وذلك لأنَّ الاستعداد ـ وهي الفوّة ـ متقوّم بالفقدان، فإذا زال الفقدان بحصول المستعدّ له عطا الاستعداد.

1٤ قوله الله العسم - بما أنَّه اتَّصال جوهريّ لاغير - لكلّ من الصور النوعيّة الد يأبى أن يتّحد مع كلّ من الصور اللاحقة، فيكون في ذاته قابلاً لكلّ منها، و تكون الاستعدادات الخاصّة التي تتوسّط بينه و بين الصور الممكنة أنحاء تعيّنات القبول الذي له في ذاته. فنسبة الاستعدادات المتفرّقة المتعيّنة إلى الاستعداد المبهم الذي

# تأبئ أن يكون موضوعاً للقبول والاستعداد لهاء

كما يذهب إليه هذا القائل، فإنّ الجسم عنده بسيط هو الاتصال الجوهريّ فقط، فهو فعليّة لاقوّة معها، فلايمكن أن يتُحد ويجتمع مع الصور النوعيّة. وهذا بخلاف ما إذا كان الجسم مركّباً من الصورة الجسميّة والهيولى التي لافعليّة لها وإنّما إنّيتها قبول الصور اللاحقة، فإنّ الجسم على هذا بما أنّه ذو هيولى لايكون مغايراً للصور النوعيّة، بل يكون له كمال الملائمة معها، فإنّ الهيولى لكونها قوّة محضة شأنها قبول تلك الصور والاتّحاد بها.

قوله ﴿ الكلِّي

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله : ومع كلَّ. قوله في: وتأبي أن يكون موضوعاً للقبول والاستعداد لها،

فإنَّ القابل لابدُّ أن يتَحد مع المقبول، وما له فعليّة لايمكن أن يتَحد بفعليّة أخرى وهي مغايرة له، فإنَّ اجتماع الفعليّتين محال؛ لأنَّ الفعليّة مساوقة للوجود، فلوكان شيء واحمد واجداً لفعليّتين لزم كونه ذاوجودين، وهو محال، كمامرٌ في الفصل الخامس من المرحلة الأولى.

قال المصنّف على في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة: «ويجب أن تكون المائة غير ممتنعة عن الاتحاد بالفعلية التي تحمل إمكانها، إذلو كانت ذات فعليّة في نفسها لامتنعت عن قبول فعليّة أخرى ...، انتهى.

ولكن يرد عليه: أنّه يمكن القول ببساطة الجسم وأنّ الاتصال الجوهريّ الذي هو الجسم يقبل بنفسه الصورة النوعيّة، بصيرورته مادّة لها وتبدّله قوّة محضة بعد ماكان فعليّة محضة. كما أنّ القائل بتركّب الجسم من الهيولى والصورة الجسميّة يذهب إلى مثل ذلك في الجسم بالنسبة إلى الصورة النوعيّة، بالتزامه صيرورة الصورة الجسميّة جزءاً من المادّة بصيرورتها قوّة وقبولاً كالهيولى. كما سيصرّح الله بذلك في الفصل الرابع عشر من المرحلة الشامنة بفوله الله عشر من المرحلة الشامنة بفوله الله المرابع عشر من المرحلة الشامنة بفوله الله المحصّلة للماذة ..ه.

للهادّة في ذاتها ١٥، نسبة الأجسام التعليميّة و الامتدادات المقداريّة \_التي هي تعيّنات للامتداد و الاتصال الجوهريّ \_إلى الاتّصال الجوهريّ. ١٠

ولوكان الجسم بما أنه اتتصال جوهريّ هو الموضوع للاستعداد. والجسم مسن الحوادث التي يسبقها إمكان ۱٬۷ لكان حاملاً لإمكان نفسه، فكان منقدّماً على نفسه بالزمان.

و أمّا ما قيل: إنّ المفهوم من القبول معنىً عَرَضيّ قائم بالغير، فلا مـعنى للـقول بكون المادّة قبولاً بذاته، و هو كون القبول جوهراً.

10-قوله ﷺ: والاستعداد المبهم الذي للمادّة في ذاتها،

يعنى الاستعداد المبهم الذي هو المادّة؛ فإنَّ المادّة نفس الاستعداد المبهم.

١٤-قوله ١٤ ونسبة الأجسام التعليميّة ... إلى الاتّصال الجوهريّ)

وقد مرّ في الفصل السابق.

١٧ـ قوله ﷺ: ووالجسم من الحوادث التي يسبقها إمكان ۽

الواو حاليّة.

قوله يَتُكُا: «والجسم من الحوادث التي يسبقها إمكان،

أي: إنّ الجسم من الحوادث الزمائيّة، وكلّ حادث زمانيّ مسبوق بقوّة وإمكان \_كما سيأتي في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة \_ فلو كان الجسم بما أنّه اتّـصال جوهريّ موضوعاً للاستعدادات والإمكانات، لكان حاملاً وموضوعاً لإمكان نفسه. هذا.

ولخن لايخفى: أنّه إذاكان الزمان مقداراً للحركة؛ وكانت الحركة خروجاً من القـوّة إلى الفعل، ولا قوّة إلاّ بمادّة، ولا تتحقّق المادّة إلاّ بالصورة الجسميّة، فلايتصوّر زمان من دون جسم. فلا معنى لكون الجسم مسبوقاً بالزمان حتّى يكون حادثاً زمانيًا.

وبعبارة أخرى: الزمان تُعدرابع للجسم إذ در مقدر حركته الجوهريّة، فتبوته قبل الجسم مستلزم لوجود الجسم قبل وجوده، وهو تقدم للنّني، على نفسه.

قوله ﷺ: ووالجسم من الحوادث التي بسبقه إلى الله

أي: قوّة واستعداد فالمراد من الامكان هنا دو الإمكار الاستعدادي.

فيدفعه أنّ البحث حقيقيّ؛ و المتّبع في الأبحاث الحقيقيّة البرهان١٨، دون الألفاظ بمفاهيمها اللغويّة و معانيها العرفيّة.

وامّا حديث بطلان الاستعداد بفعليّة تحقّق المستعدّ له المقويّ عليه، فلا ضير فيه؛ فإنّ المادّة هي في ذاتها قوّة كلّ شيء، من غير تعيّن شيء منها؛ و تعيّن هذه القوّة \_المستتبع لتعيّن المقويّ عليه المحن المقويّ عليه المحن المقويّ عليه المعين المقويّ عليه المحن المتعيّنة والاستعداد الخاصّ، والمادّة على ما هي عليه، من كونها قوّة على الصورالمكنة. و بالجملة؛ إن كان مراد المستشكل بقوله؛ إنّ الاستعداد يسطل بفعليّة الممكن المستعدد له، هو مطلق الاستعداد الذي للهادّة، فمنوع؛ و إن كان مراده هوالاستعداد الخاصّ، الذي هو عرض قائم بالمادّة، فسلّم، لكن بطلانه لا يوجب بطلان المادّة.

لايقال: الحجّة \_أعني السلوك إلى إثبات المادّة بمغايرة القوّة والفعل \_منقوضة بالنفس الإنسانيّة: فإنّها بسيطة مجرّدة من المسادّة ''، ولهما آثـار بـالقوّة، كسـنوح الإرادات والتصوّرات و غير ذلك ''، فهي أمر بالفعل في ذاتها المجرّدة، و بالقوّة من

# 18. قوله ﷺ: والمتبع في الأبحاث الحقيقيّة البرمان،

وقدّمر نظيره في منحث أصالة الوجود في لفظة وموجوده. حيث إنّه حكى عن بعضهم: أنّ الموجود في عرف اللّفة يطلق على ما له ذات معروضة للوجود، فالوجود وصف يحتاج إلى ذات متّصفة به، ولا يمكن أن يكون نفسه موجوداً.

ودفعه المصنف يؤكل بأنّ الحقائق لاتتبع استعمال الألفاظ

#### ١٩ ـ قوله الله: وبفعلية الممكن المقوى عليه،

أي: الممكن بالإمكان الاستعدادي. وهو المستعدُّ له. كما سيصرِّح ﴿ به بعد أسط

• ٢- قوله الله المادة عبر دة من المادة

قوله ﴿ وَمِجْرُدَةَ مِنَ المَادَةَ وَخَبِرِ ثَانَ مَفْسَرِ للخِدِ الأَوْلُ. فَإِنَّ البِسَاطَة هَنَا مَقَابِل للتركّب مِن المَادَة والصورة.

٣١ـ قوله الله: وكسنوح الإوادات والتصوّ اب وخير ذلك،

حيث كهالاتها الثانية. فإذا جاز كونها على بساطتها بالفعل و بالقوّة معاً، فليجز في الجسم أن يكون مركباً من المادّة والصورة. الجسم أن يكون مركباً من المادّة والصورة. فإنّه يقال: النفس ليست مجرّدة تامّة ذاتاً و فعلاً، بل هي متعلّقة بالمادّة فعلاً؛ فلها الفعليّة من حيث تعرّدها، والقوّة من حيث تعلّقها بالمادّة.

لا يقال: الحجّة منقوضة بالنفس الإنسانيّة من جهة أخرى، و هو أنّهم ذكروا٢٠ \_ وهوالحقّ \_أنّ النفس الإنسانيّة العقليّة مادّة للمعقولات الجرّدة ٢٠، وهي مجرّدة، كلّما

الأُولى لها من جهة عقلها العمليِّ والثانية لها من جهة عقلها النظريِّ.

ولا يخفى: أنَّ العراد بالتصوّر هو التصوّر بالمعنى الأُعمّ، الذي هو مطلق العلم الحصوليّ. والمراد من «غير ذلك» الفرح واللَّذَة والأَلْم وغيرها من الكيفيّات النفسانيّة.

#### ۲۲ـ قوله ﷺ: وأُنَّهم ذكروا)

نسبه المحقق الطوسي في أفي شرح الإشارات ج ٢٣، ص ٢٩٣ إلى جمهور المشاثين من أصحاب المعلّم الأوّل. وقال: إيّاهم عنى (الشيخ) بقوله: وإنّ قوماً من المتصدّرين يقع عندهم أنّ الجوهر العاقل إذا عقل صورة عقليّة صار هو هي، انتهى.

ونسبه صدرالمتألّهين في الأسفارج ٣، ص ٣٣٩ إلى المتقدّمين وعبّر عنهم بالعلماء الفاصلين المتقدّمين في الحكمة والتعليم. وأوّل من كتب في ذلك وشيّد أساسه هو ملخوس الصوري الملقّب بفرفوريوس ٣٣٠ ـ ٣٠٥ م أظهر تلاميذ أفلوطين. وأنكره حكماء الدورة الاسلاميّة إلى زمان صدرالمتألّهين في ولكنّه قوّاه صدرالمتألّهين ورفع عنه الشبهات. وتبعه في ذلك من تأخر عنه من الحكماء. بل ذهب إليه الشيخ في بعض كتبه، وإن أنكره غاية الإنكار في بعضها الآخر. ويظهر ذلك من كلمات العرفاء كمحي الدين والقونوي والفنّاري

### 27\_قوله ﴿: وأنَّ النفس الإنسانيَّة العقليَّة مادَّة للمعقولات المجردَّة ع

أي: النفس في مرتبة وجودها العقليّ الذي هو مجرّد باتّفاق الحكماء. فهو احـتراز عـن مرتبة الإحساس والتخيّل التي يذهب المشّاؤون إلى مادّيّتها.

## تعقّلت معقولاً صارت هي هو.

فإنّا نقول: خروج النفس المجرّدة من القوّة إلى الفعل، باتّحادها بعقل بعد عقل ٢٠. ليس من باب الحركة المعروفة ٢٠، التي هي كهال أوّل لما بالقوّة من حيث إنّه بالقوّة؛ و

وأيضاً قد اتّفقوا على أنّ النفس في مرتبة العقل مجرّدة ذاتاً وفعلاً، فليس لها آلة بدنيّة في تعقّلها بخلافها في الإحساس والتخيّل. فلا يجدي في الجواب عن هذا الاعتراض ما سبق في الجواب عن الاعتراض السابق عليه.

قال يُؤُّ في الأسفارج ٨، ص ٢٤٠: وفالعقل الخالص مجرّد عن المادّة ذاتاً وفعلاً. وانتهى. ويحترز بالتقييد بالخالص عن الوهم الذي هو عنده عقل مشوب وعقل ساقط.

قوله ﴿: إمادة للمعقولات المجرّدة،

أي: قوّة وقبول. فإنّ النفس ليست مادّة، وإلاّ لم تكن مجرّدة. وإنّما عبّر بالمادّة لأنّ اتّحاد النفس بالصورة العلميّة عند القائلين باتّحاد العاقل بالمعقول من قبيل اتّحاد المادّة بالصورة، حيث تستكمل بها ويشتدّ وجودها.

قال المؤلا في الأسفارج ٣١ ص ٣١٩ و ٣١٦؛ وليس حصول الصور الإدراكية ـ عقلية كانت أوحسية ـ للجوهر المدرك كحصول الدار والأحوال والأولاد لصاحب الدار والمال والولد؛ فإنّ شيئاً من ذلك الحصول ليس في الحقيقة حصولاً لذات شيء لدى ذات أخرى، بل إنّما ذلك حصول إضافة فقط. نعم! حصول الصورة الجسمائية الطبيعية للمادة التي تستكمل بها وتصير ذاتاً محصلة أخرى، يشبه هذا الحصول الإدراكيّ. فكما ليست المادة شيئاً من الأشباء المعيّنة بالفعل إلا بالصور، وليس لحرق الصور بها لحرق موجود بموجود، بالانتقال من أحد المجانبين إلى الآخر، بل بأن يتحوّل المادة من مرتبة النفس في نفسها إلى مرتبة الكمال. فكذلك حال النفس في صيرورتها عفلاً بالفعل بعد كونها عقلاً بالقوة ... وحصول الصورة الإدراكية للجوهر الدرّاك أنوى في التحصيل والنكميل له من الصور الطبيعية في تحصيل المادة و تنويها، انتهى.

### ٢٤. قوله ﷺ: وباتُحادها بعقل بعد عقل،

أي: باتحادها بمعقول بعد معقول؛ فإنّ العقل عين المعقول، كما سيأتي في أوّل الفصل الثاني من المرحلة الحادية عشرة.

٢٥ قوله ﷺ: وليس من باب الحركة المعروفة»

إلَّا استلزم قرَّة ٢٠ و استعداداً و تــغيّراً و زمــاناً. و كــلّ ذلك يــنافي التــجرّد. الذي هو الفعليّة التامّة العارية من القوّة.

بل المراد بكون النفس مادَّة للصور المعقولة، اشتداد وجودها الجرَّد٢٠، من غير

يعنى أنَّه لبس من باب زوال صورة وحدوث أخرى، حتى يحتاج إلى مادّة مشتركة يصحّح بها أنَّ هذا هو ذاك ـ اللاحق هو السابق ـ، وإنّما هو اشتداد وجود النفس بوجداتها كمالاً بعد كمال من دون أن يزول عنها كمالها السابق. هذا.

لكن لا يخفى عليك: أنه ليس إلاّ من باب الحركة المعروفة. كيف وقد اعترف المصنّف على هنا بخروج النفس من القوَّة إلى الفعل، وصوّح نَبُّؤُ في الفصل الثاني من المرحلة التاسعة بأنَّ كلِّ مالوجوده قوّة فوجوده سيّال تدريجيّ. بل قد صرّح نهُجُ بحركة جوهر النفس في الفصل الحادى عشر من المرحلة الثامنة بقوله: «وأمّا إذا كان فعلاً جوهريّاً، كالأنواع الجوهريّة، فإن كان من الجواهر التي لها تعلَّق مَّا بالمادّة، فسيأتي إن شاء الله أنها جميعاً متحرَّكة بحركة جوهريّة، لها وجودات سيّالة، تنتهي إلى وجودات ثابتة غير سيّالة نستقرّ عليها. انتهي.

ويلوح ذلك أيضاً من كلماته في الفصل الثاني عشر من المرحلة الحادية عشرة حيث قَالَ عُلَىٰ: وَلَكُنُّهَا [النفس] مجرَّدة ذاتاً ومادِّيَّة فعلاً؛ فهي لتجردُها ذاتا تعقل ذاتها بالفعل. وأمَّا تعقُّلها لغيرها فيتوقّف على خروجها من القوّة إلى الفيعل تبدريجاً بحسب الاستعدادات المختلفة التي تكتسبها.، انتهي.

وكلمات صدرالمتألهين تأت مشحونه بذلك ولذا عد صدرالمتألهين يأكا حركة جوهر النفس من فروع اتّحاد العاقل بالمعقول. فراجع الأسفارج ١٨ ص ١١ \_١٤ و ص ٢٢٣ و ص ٢٤١ \_٢٣٧ و ص ۲۵۷ ـ ۲۵۹ و ص ۳۲۵، والأسفارج ۹، ص ۲ ـ ۳ و ص ۹۴ ـ ۱۰۰ و ص ۱۱۳ و ص ۱۱۳ ـ ۱۱۷.

ومجرَّد عدم زوال الكمال السابق لايخرج خروج النفس عن القوَّة إلى الفعل صن كـونـه حركة، كيف وكلّ حركة اشتداديّة من هذا القبيل؟!

٢٤ قوله نبك: ووإلاّ استلزم قوة،

المراد بالقوّة هي المادّة والهيولي.

٢٧ ـ قوله ﴿: والمراد بكون النفس مادّة للصور المعقولة اشتداد وجودها المجرّد؛

تغيِّر و زمان، باتحادها بالمرتبة العقليّة التي فوق مرتبة وجــودها بــإفاضة المــرتبة العالية ٢٠، و هي الشرط في إفاضة المرتبة التي هي فوق مافوقها. ٢٩

فالنفس بحصول صورة معقولة لها لاتتبدّل وجوداً آخر، بل هي باقية على حالتها الأُولى بعينها، إلاَّ أنها تزيدها مرتبة أخرى فوق المرتبة التي كانت لها.

والحاصل: أنّه كما أنّ النفس قبل حصول أيّ إدراك لها تكون جسمائية، وبحصول الإدراك الحسّري و الخيائي تصير ذات تجرّد مثائي، من دون أن تتبدّل مرتبتها الجسمائية و تصير هي نفس المرتبة المثائية؛ بل تكون تلك المرتبة باقية على ماكانت عليه، وإنّما النفس تنال مرتبة أخرى هي مرتبة المثال؛ كذلك النفس بحصول صورة معقولة لها لاتتبدّل وجوداً آخر، بل هي باقية على حالتها الأولى بعينها، إلاّ أنها تزيدها مرتبة أخرى فوق المرتبة التي كانت لها، فالنفس التي كانت ذات مرتبيتن: مرتبة الوجود الجسمائي النباتي ومرتبة الوجود السجرة المثالي، تنال مرتبة أخرى، هي مرتبة الوجود العقلي، بإفاضة الصور العقلية عليها، ثم إنّ لهذه المرتبة أيضاً مواتب تختلف باختلاف الصور العقلية المفاضة عليها، فبإفاضة صورة واحدة عليها موتبة من تلك المراتب، وبإفاضة صورة أخرى تصير واجدة لمرتبتين منها وهكذا، \_كما أنّ مرتبة وجودها المثالي أيضاً كذلك \_ويشهد لذلك أنّ الصورة المعقولة الأولى باقية على حالها بعد حدوث الصورة الثانية، وهكذا؛ كما أنّ الصور الحشية والخيائية كانت باقية بأعيانها بعد حدوث المرتبة العقلية. وهذا بخلاف تغيّرات الأتواع الماذية، فاينًا المادن يتحد بالوجود السابق بحيث يصير هو إيّاه.

#### ٨٨ قوله غا: ﴿ بِإِفَاضَةُ الْمُرْتِبِّةُ الْعَالِيةِ ﴾

المصدر هنا وفيما يأتي بعد كلمات، مصدر مجهول، حيث حذف فاعله ـ وهو العقل الفقال ـ وأضيف إلى مفعوله، أي: بأن يغاض عليها المرتبة العالية، وهي المرتبة العقليّة التي فوق مرتبة وجودها.

قولەنۇ: «بإفاضة»

هذا هوالصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله أين ابإضافة،

٢٩ ـ توله ﷺ: وفوق ما فوقهاء

و بالجملة: مادّيّة النفس للصور المجرّدة المعقولة، غير المادّيّة بالمعنى الذي في عالم الأجسام نوعاً؛ و ناهيك في ذلك عدم وجود خواصّ المادّة الجسمانيّة هناك.

لايقال: الحجّة منقوضة بنفس المادّة، فإنّها في نفسها جوهر موجود بالفعل. ولها قوّة قبول الأشياء، فيلزم تركّبها من صورة تكون بها بالفعل و مـادّة تكون بها بالقوّة، و ننقل الكلام إلى مادّة المادّة، و هلمّ جرّاً، فـيتسلسل؛ و بـذلك يـتبيّن أنّ الاشتال على القوّة والفعل لا يستلزم تركّباً في الجسم.

لاَنه يقال كما أجاب عنه الشيخ ٣٠ ـ: إنّ المادّة متضمّنة للقوّة والفعل، لكنّ قوّتها عين فعليّتها ٣٠، و فعليّتها عين قوّتها، فهي في ذاتها محض قوّةالأشياء، لافعليّة لها إلّا

الضمير يرجع إلى النفس. أي: تكون إفاضة المرتبة العالية ـ وهي المرتبة التي فوق مرتبة وجودها ـ شرطاً في إفاضة المرتبة التي فوق تلك المرتبة العالية.

٣٠ قوله الله المناه الشيخ عنه الشيخ ع

قال في الفصل الثاني من المقالة الثانية من إلهيّات الشفاء ط. مصر، ص ٦٧ - ١٨ بعد ما قرّر برهان القرّة والفعل: «ولسائل أن يسأل ويقول: فالهيولي أيضاً مركّبة، وذلك الأنّها في نفسها هيولي وجوهر بالفعل، وهي مستعدّة أيضاً.

فنقول: إنّ جوهر الهيولى وكونها بالفعل هيولى، ليس شيئاً آخر إلاّ أنّه مستمدّ لكذا، والجوهريّة التي لها، ليس تجعلها بالفعل شيئاً من الأشياء، بل تعدّها لأن تكون بالفعل شيئاً بالمورة، وليس معنى جوهريّتها إلاّ أنّها أمر ليس في موضوع؛ فالإثبات هنا هو «أنّه أمره ليس يلزم منه أن يكون شيئاً معيّناً بالفعل؛ لأنّ هذا عام، ولا يصير الشيء بالفعل شيئاً بالأمر العام مالم يكن له فصل يخصّه، وفيصله أنّه مستعدّ لكلّ شيء؛ فصورته التي تظنّ له هي أنّه مستعدّ قابل. فإذن ليس هنا حقيقة للهيولى تكون بها بالفعل، وحقيقة أخرى بالقوّة، إلاّ أن يطرأ عليها حقيقة من خارج، فتصير بذلك بالفعل، وتكون في نفسها واعتبار وجودها بالقوّة، وهذه الحقيقة هي الصورة، انتهى.

فعليّة أنّها قوّة الأشياء.

لايقال: الحجّة منقوضة بالعقل؛ فإنّه مؤثّر فيما دونه، متأثّر عيّا فوقه؛ ففيه جهتا فعل و انفعال<sup>٣١</sup>؛ فيلزم على قولكم تركّبه من مادّة و صورة، حتّى يفعل بالصورة و ينفعل بالمادّة.

فإنّه يقال: ٣٠ إنّ الانفعال والقبول هناك غيرالانفعال والقبول المبحوث عـنه في الأجسام؛ فانفعال العقل و قبوله الموجود ممّا فوقه، ليس إلّا بحرّد وجوده الفسائض

أي: قرّتها هي فعليّتها، فلا فعليّة لها غير كونها قرّة. والمقصود من كونها بالفعل أنّ كونها قرّة ليس أمراً بالقرّة؛ وإلاّ فليس هي إلاّ صرف القرّة، ولذا تحتاج إلى موجود فعليّ تتّحد به، فتتحصّل بتحصّله، وهي الصورة، كما سيأتي في صدر الفصل اللاحق.

قال ﷺ في الأسفارج 0، ص ٥٦ ا: ولاذات لها إلي للهيولي إلاّ بالصور، انتهى. وقال ﴿ فيه ج ٥، ص ٢١٦ أيضاً، تبعاً للشيخ: وإنّ فعليّة الهيولي فعليّة القوّة، وجوهريّتها القبول للأشياء، لافعليّة وجود من الوجودات المتحصّلة وجوهريّة حقيقة من الحقائق المتأصّلة، انتهى.

#### ٣٢ قوله الله: وفقيه جهتا فعل وانفعال،

لا يخفى عليك: أنّ المعترض اختلط عليه معاني الفعل، كما اشتبه عليه أنواع القبول؛ فإنّ الفعل في برهان القرّة والفعل هو الفعليّة المساوقة للوجود والمقابلة للقرّة، والفعل الذي أورده في اعتراضه هو الفعل بمعنى الفاعليّة و الإيجاد، والأوّل معنى نفسيّ، بينما أنّ الثاني معنى نسبيّ.

#### ٣٣ـ قوله ﷺ: دفائه يقال،

حاصله: أنَّ الانفعال والقبول في الجسم حقيقيّ عينيّ؛ وأمَّا القبول والانفعال في العقل فليس إلاَّ فرضيًا اعتباريّاً، حيث: إنّه ليس هناك شيء قبل وجود العقل يكون بالقوّة بالنسبة إلى وجود العقل، ثمّ بعد وجود العقل يتّحد به، بل إنّما يحلّل الذهن العقل بعد وجوده إلى ماهيّة ووجود، ويفرض ماهيّته قابلة للوجود. عليه <sup>٣٢</sup>، من غير سبق قوّة و استعداد يقرّب موضوعه من الفعليّة <sup>٣٥</sup>؛ و إنّما العـقل يفرض للعقل ماهيّة يعتبرها قابلة للوجود والعدم، فيعتبر تلبّسها بالوجود قبولاً و انفعالاً. فالقبول كالانفعال مشترك بين المعنيين <sup>٣٤</sup>؛ والذي يستلزم التركّب هوالقبول بمعنى الاستعداد والقوّة السابقة، دون القبول بمعنى فيضان الوجود. فالعقل يفعل بعين ما يقبل و ينفعل به.

### ٣٤ـ توله ﴿ وَانفَعَالَ العَقَلُ وَتَبُولُهُ الْوَجُودُ مَمَّا فَوَقَهُ لَيْسَ إِلَّا مَجْرُدُ وَجُودُهُ الْفائض عليهُ

أي: ليس هناك قابل ومقبول، حتّى يتحقّق قبول حقيقيّ. وإنّما هو مجرّد الوجود الذي يفرضه العقل مقبولاً. وأمّا الماهيّة ومغايرتها للوجود، وكـذا قـبولها الوجـود، فـليـــت إلاً اعتبارات من العقل.

قو له يَخُعُ: وفانفعال العقل،

الفاء للسبية.

### ٣٥ـ توله ﷺ: ومن غير سبق قوّة واستعداد يقرّب موضوعه من الفعليّة ،

يمكن أن يراد بالقرّة، القرّة الجوهريّة المبهمة التي هي الهيولى؛ فيكون عطف الاستعداد عليه عطفاً للمباين على المباين. ويحتمل أن يراد بها القرّة العرضيّة، وهي الاستعداد؛ فيكون عطف الاستعداد عليها عطفاً تفسيريًا. ولا يخفى أنّ الثاني أولى.

#### ٣٤ قوله الله و القبول كالانفعال مشترك بين المعنيين،

أحدهما: الفوّة والاستعداد ويعبّر عنه بالقابليّة. وثانيهما: الوجود بمعنى الانوجاد، وهو مساوق للفعليّة المقابلة للفوّة. والأوّل قابليّة قبول الصور ولواحقها. والثاني قبول الوجـود. هذا.

ولكن يبدو أنّ القبول كالانفعال ليس له إلاّ مفهوم واحد، وإنّما الاختلاف في مصاديقه من حيث كونها حقيقيّة أو مجازيّة، فالقبول في الأجسام حقيقيّ، وفي العقل مجازيّ. فلعلّ الذهاب إلى الاشتراك من باب اشتباء المصداق بالمفهوم.

## الفصل السادس في أنّ المادّة لاتفارق الجسميّة، والجسميّة لاتفارق المادّة أى إنّ كلّ واحدة منهما لاتفارق صاحبتها

أمّا أنّ المادّة لاتتعرّىٰ عن الصورة، فلاَنّها فيذاتها و جوهرها قوّة الأشياء'، لا نصيب لها من الفعليّة إلّا فعليّة أنّها لا فعليّة لها؛ و من الضروريّ أنّ الوجود يلازم الفعليّة المقابلة للقوّة. \* فهي ـأعني المادّة ـفي وجودها مفتقرة إلى موجود فعليّ محصّل الوجود، تتّحد به، فتحصّل بتحصّله\*، و هوالمسمّىٰ صورة.

و أيضاً لو وجدت المادّة مجرّدة عن الصورة، لكان لها فعليّة فيوجودها، و هي قرّة الأشياء محضاً، و فيه اجتماع المتنافيين فيذات واحدة"، و هو محال.

١-قوله ﷺ: وفيذاتها وجوهرها قوّة الأشياء،

أي: فيحقيقتها وهويّتها. فالجوهر هنا هي الهويّة وما به الشيء هو هو. ٢ـ *قوله يُؤا: وأنَّ الوجود* يلازم *الفعليّة المقابلة للقوّة:* 

الحقّ: أنَّ ملازمة الوجود للفعليّة من قبيل الملازمات العامّة. ولكن على القول بوجود الهيولي، تكون هذه الملازمة أعمّ من كلّ من الملازمة العامّة -كما في ملازمة وجود غير الهيولي للفعليّة التي هي الصورة.

## ٣-قوله ﷺ: وفتحصّل بتحصّله ۽

أي: فتتحصّل، فحذفت إحدى تائيه.

٤ قوله الله وفيه اجتماع المتنافيين في ذات واحدة

أي: اجتماع القوّة والفعل؛ لأنّ القوّة ملازمة للفقدان والفعل هو الوجدان.

ثُمُ إِنَّ المَادَّة لَمَّا كانت متقوّم الوجود في بوجود الصورة، فللصورة جهة الفاعليّة بالنسبة إليها مُ غير أنّها ليست تامّة الفاعليّة، لتبدّل الصور عليها ، والمعلول الواحد لا تكون له إلّا علّة واحدة ^، فللمادّة فاعل أعلى وجوداً من المادّة والمادّيّات ، يفعل

۵. قوله ﷺ: ومتقوّم الوجود،

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله يُؤَّا: ومتقوَّمة الوجودي.

## ع قوله ﷺ: وفللصورة جهة الفاعليّة بالنسبة إليها،

لو أراد بالفاعل معناه المصطلح وهو ما يفعل المعلول ويوجده ويعبّر عنه بـالمقتضي، نافى قولهﷺ: وفللمادّة فاعل أعلى، بضميمة قولهﷺ: وفالصورة شريكة العلّة للمادّة.

ولو أراد به العلّة التامّة نافى قوله ﷺ: «غير أنّها ليست تامّة الفاعليّة». فانحصر الأمر في إرادة مطلق العلّيّة، فيطابق ما ذكره في البداية من أنّها شرط لوجود المادّة؛ وإنّما عبّر عنها ههنا بالفاعل، لكونها من الشروط المتمّمة لفاعليّة الفاعل.

### ٧-قوله 🎕: ولتبدَّل الصور عليها ٤

أي: لتبدّل الصور الجسميّة عليها؛ فإنّ الصورة الجسميّة تتبدّل عنده بتبدّل الصور النوعيّة. كما سيأتي منعفظ في خاتمة الفصل الآتي.

وإنّما فسّرناها بالصور الجسميّة، لأنّ الكلام إنّما هو فيها، كما يظهر من العنوان ـ وإن كان ما ذكره الله من الأدلّة لايثبت أزيد من حاجة المادّة إلى صورة، سواء كانت هي الصورة الجسميّة أو الصورة النوعيّة ـ هذا مضافاً إلى أنّ الصور النوعيّة لم تثبت بعد.

#### ٨ قوله ﴿: والمعلول الواحد لا تكون له إلاّ علَّهُ واحدة،

لأنَّ الواحد لا يصدر إلاَ من الواحد. كما سيأتي في الفصل الرابع من المرحلة الثامنة. قوله نلاً: وله ه

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ١٤٠٠ ولها،

## 

وذلك: لأنَّ الصورة الجسميَّة لم يمكن أن تكون فاعلاً. ومثلها الصور النوعيَّة والأعراض؛ لأَنها أيضاً متبدلَّة متكثّرة، وليس في عالم المادّة بعد المادّة التي هي المعلول إلاَّ الصور من الجسميّة والنوعيَّة ـ والأعراض، فلا يبقى إلاَّ أن يكون فاعل المادّة أمراً مجرَّداً عن المادّة. المادّة و يحفظ وجودها. بإيجاد صورة عليها بعد صورة ١٠؛ فالصورة شريكة العـلّة للهادّة.

لايقال: المادّة، على ما قالوا، واحدة بالعدد١١، و صورة مّــا واحــدة بالعموم،

#### ١٠ قوله ﷺ: ويفعل المادّة ويحفظ وجودها بإيجاد صورة عليها بعد صورة،

أي: يفعل وجودها بإيجاد صورة عليها، ويحفظ وجودها بإيجاد صورة عليها بعد صورة. هذا هو المعنى الصحيح للعبارة، كما يقتضيه كون الصورة شريكة العلّة لوجود المادّة.

ولكن المصنف في لم يرد ذلك، بل أراد ما هو الظاهر من العبارة بمقتضى إطلاق قوله في: ويفعل المادّة؛ وحاصله: أنّ المجرّد يفعل المادّة قبل الصورة، ثمّ يحفظها بإيجاد صورة عليها

بعد صورة. ومن هنا استنتج كون المادّة متقدّمة على الصورة زماناً، كما سيسرّح في بذلك بعد

سطور. وعليه يتفرّع ما ذهب إليه من الجمع بين كون المادّة قديمة زماناً وكون الجسم حادثاً

زماناً.

#### ١١ ـ قوله ﷺ: والمادّة، على ما قالوا، واحدة بالعدد،

نسبه إلى القوم التلويح إلى عدم ارتضائه في بفعلية الصورة و الك لما سيذكره بعد أسطر من:

«أنّ كلّ فعلية و تحصّل تعرض المادّة فإنّما هي بفعلية الصورة التهي. فإنّ من تلك الفعليّات الرحدة، فالمادّة إنّما تكون و احدة إذا كانت صورتها و احدة، وأمّا إذا كانت الصور كثيرة فلايعقل وحدتها بعد كونها محض القوّة الافعليّة لها إلا بفعليّة الصورة. وسيأتي في الفصل التاسع من المرحلة التاسعة مالفظه في: «المادّة الأولى بما أنّها قرّة محضة الافعليّة لها أصلاً إلا فعليّة أنّها قرّة محضة الافعليّة لها أصلاً إلا السورة التي تقيمها، فهي متميّزة بتميّز الصورة التي تقيمها، فهي متميّزة بتميّز الصورة التي تقيمها، فهي متمنّطة بتشخصها، تابعة لها في وحدتها وكثرتها؛ نعم لها وحدة مهمة شبيهة بوحدة الماهيّة الجنسيّة، انتهى.

قوله الله المادّة، على ما قالوا، واحدة بالعدد».

واستدلّوا على ذلك بأنّ المادّة صرف القوّة، وصرف الشيء لا يتكرّر، وعلى هذا فما يرى من التعدّد فيها فإنّما هو بعوض الصورة، فمادّة الماء ومادّة التراب، أو مادّة هذا الماء ومادّة ذلك الماء، إنّما تتعدّد بتعدّد صورة التراب والماء، أو صورة هذا الماء وصورة ذلك الماء؛ للم والواحد بالعدد أقوى وجوداً من الواحد بالعموم ٢٠؛ فلازم علّية صورة مّا للهادّة. كون ما هو أقوى وجوداً معلولا للأضعف وجوداً، و هو محال.

فإنّه يقال: " إنّ المادّة و إن كانت واحدة بالعدد، لكن وحدتها مهمة ضعيفة،

بحيث لو لم تتعدِّد الصور لم تكن هناك إلاَّ مادَّة واحدة.

ثمّ لايخفى عليك: أنّ المراد بالواحد بالعدد ما هو المصطلح عليه بين الحكماء، وهو الواحد بالشخص، لاالواحد الذي هو مبده الأعداد، لأنّ صوف الشيء لايستكرّر، ولامعناه الآخر. فإنّ الواحد العدديّ أو الواحد بالعدد يطلق على معان:

الأوّل: الواحد الذي هو مبدء للأعداد، وهو الذي يتصوّر من نوعه أو جنسه آحاد أخرى ذهناً أو خارجاً نندرج معه تحت طبيعة واحدة.

ويقابل الواحد بهذا المعنى الواحد بالوحدة الحقّة، وهي الوحدة التي يستحيل معها فرض التكثّر، وهي وحدة الصرف من كلّ حقيقة، إذ كلّ ما فرض ثانياً له عاد أوّلاً، لعدم الميز. ولذا قالوا: «صرف الشيء لايتثنّى ولايتكرّر».

الثاني: الواحد بالشخص، ولمّا كان التشخّص عين الوجـود فكـلُ وجـود وكـلّ مـاهيّة موجودة يتّصف بالوحدة بهذا المعنى.

ويقابل الواحد بهذا المعنى الواحد بالعموم، كالواحد بالوحدة النوعيّة أو الجنسيّة.

وقد ذكر الحكيم السبزواري في تعليقته على الأسفارج ٢، ص ٣٢٨ أنّ الواحد العددي المصطلح عليه بين الحكماء هو هذاالمعنى. وبهذا المعنى يتصف الواجب تعالى بالوحدة العددية.

التالث: الواحد بالوحدة اللابشرط التي في الأعداد والتي يقال إنّها آية التوحيد الخاصّي. وقد فسر الحكيم السبزواري فل قوله عليه السلام: «يا إلهى لك وحدانيّة العدد» بهذا المعنى. ١٢- قوله فلا: والواحد بالعدد أقوى وجوداً من الواحد بالعموم»

وجه أقوائيّته: أنّ الواحد بالعموم هو الكلّيّ الطبيعيّ، والكلّيّ الطبيعيّ إنّما يوجد بوجود فرده الذي هو الواحد بالخصوص ويعبّر عنه بالواحد بالعدد أيضاً.

١٣ ـ قوله ﴿ وَفَإِنَّهُ بِقَالَ ا

لإبهام وجودها وكونها محض القوّة؛ و وحدة الصورة، و هي شريكة العلّة التي هي المفارق، مستظهرة بوحدة المفارق. ١٢ فـ مَثَل إبقاء المفارق و حفظه المادّة بصورة ما ١٤٠ مَثَل السهد عامة.

و سيأتي في مباحث الحركة الجوهريّة، إن شاء اللّه ١٠، ما ينكشف به حقيقة الحال في كثرة هذه الصور المتعاقبة على المادّة. ١٧

كان الأولى والأقدم في الجواب أن يقال: إنّ الذي دلّت البراهين على وجوب كونه أقوى من المعلول إنّما هو الفاعل، دون سائر العلل، والصورة ليست فاعلاً للمادّة، بل هي شـرط متمّم لفاعليّة الفاعل.

#### ١٤\_قوله ﴿ رمستظهرة بوحدة المفارق،

في المعجم الوسيط: استظهر به: استعان. و ـ للشيء: احتاط. و ـ الشيءَ: حفظه وقرأه حفظاً ملاكتاب.

### 10. قوله ﷺ: وفُسَمَثَل إبقاء المفارق وحفظه المادَّة بصورة مَّاء

لو قال: فَمَثل إيجاد المفارق وحفظه المادّة بصورة مّا، مثل السقف يبنى ويحفظ ...، لكان أولى وأصوب. لكنّه أتى بما يوافق مذهبه وهو تقدّم المادّة على الصورة زماناً.

قوله يَنْبُعُ: «وحفظه المادّة»

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله يُؤن: وحفظ المادّة.

١٤ـ قوله ﷺ: وسيأ تي في مباحث الحركة الجوهريّة إن شاءالله؛

في الفصل الثامن من المرحلة التاسعة.

١٧ قوله ﷺ: وما ينكشف به حقيقة الحال في كثرة هذه الصور المتعاقبة على المادّة،

من: أنّ الصور التي تبدو متبدّلة على المادّة هي في الحقيقة صورة واحدة ممتدّة بامتداد تدريجيّ، وهي الحركة الجوهريّة، ونتنزع من كلّ حدّ من حدود هذه الحركة ماهيّة غير ما ننتزع من الحدّ الأخر بالشخص أو النوع.

#### وقد تبيّن بما تقدّم:

أنّ كلّ فعليّة و تحصّل تعرض المادّة فإنّما هي بفعليّة الصــورة. لمــا أنّ تحــصّلها بتحصّل الصورة.

و أنّ الصورة شريكة العلَّة للهادَّة.

وأنّ الصورة متقدّمة على المادّة وجوداً، وإن كانت المادّة متقدّمة عليها زماناً. ^١ و أمّا أنّ الصورة الجسميّة لانتعرّىٰ عن المادّة، فلأنّ الجسم أيّاً مّاكان لايخلو عن عوارض مفارقة تتوارد عليه ١١، من أقسام الحركات، والكمّ، والكيف، والأين،

## ١٨- قوله ﷺ: ووإن كانت المادّة متقدّمة عليها زماناً ۽

لا يخفى عليك: أنّه لا يعقل تقدّم المادّة زماناً على الصورة، بعد ما كانت المادّة معلولة للصورة متأخّرة عنها وجوداً. ولكنّ المصنف الله معتقد بهذا التقدّم، ولذا حكم بحدوث الجسم زماناً حكما مرّ في الفصل السابق مع أنّه قائل بقدم المادّة زماناً، كما سيأتي في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة.

نعم! المادّة متقدّمة زماناً على كلّ حادث زمانيّ \_ على ما سيأتي في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة \_ ولكنّ الصورة الجسمية والصورة أو الصور النوعيّة الأولى ليست من الحادث الزمانيّ في شيء، فإنّ الصورة الجسميّة والصورة أو الصور النوعيّة الأولى موجودة مع المادّة في بدء وجودها معيّة زمانيّة؛ وإلاّ، لم تتحتّق المادّة التي هي قرّة محضة، وسيأتي في الفصل اللاحق عدم جواز خلرّ الجسم من الصورة النوعيّة.

# ١٩- قُولُه ١﴾: وفلأنَّ الجسم أيًّا مَا كان لا يخلو عن عوارض مفارقة تتوارد عليه،

لايخفى عليك، أوّلاً: أنّه استمداد من برهان القوّة والفعل، الذي استدلّ به على إشبات المادّة.

وثانياً: أنّه لم يعبّر بالصورة الجسميّة، مع أنّ الكلام إنّما هو فيها، وعبّر بالجسم، من أجل، أنّ الصورة هي التي بها فعليّة المادّة، فعا لم يثبت عدم تعرّي الجسم عن المسادّة، لم يستّجه التعبير بالصورة. وهذا بخلاف الجسم الذي لاريب في وجوده. والوضع، و غيرها، وكذلك الصور النوعيّة المتعاقبة عليه '`'؛ و هي جميعاً تتوقّف على . إمكان و استعداد سابق لاحامل له إلّا المادّة ' ''؛ فلا جسم إلّا في مادّة.

و أيضاً: الجسم \_بما أنّه جوهر قابل للأبعاد الثلاثة \_طبيعة نوعيّة تامّة واحدة ٢٠. و إن كانت تحته أنواع \_و ليس كمفهوم الجوهر، الذي ليس له إلّا أن يكون ماهيّة

وثالثاً: أنَّ قوله ﷺ: «الجسم أيّا مَا كان لا يخلو عن عوارض مفارقة تـتوارد عـليه، أصـل موضوع مأخوذ من العلوم الطبيعيّة.

قال على الفصل السادس من المرحلة السادسة من بداية الحكمة في هذا المقام: «وأمّا أنّ الصور التي من شأنها أن تقارن المادّة لاتنجرّد عنها، فلأنّ شيئاً من الأنواع التي ينالها الحسّ والتجربة لايخلو من قوّة التغيّر وإمكان الانفعال، وهذا أصل موضوع مأخوذ من العلوم الطبيعيّة، وما فيه القوّة والإمكان لايخلو من مادّة؛ فإذن المطلوب ثابت. انتهى.

## • ٢ ـ قوله ﴿: وكذلك الصور النوعيّة المتعاقبة عليه ٤

فإنّ الصور النوعيّة، وهي الفصول، عوارض مفارقة للجسم الذي هو الجنس لها. وقد مرّ أنّ الفصل عرضيّ خاصّ للجنس.

٢١ قوله ﴿ وَهِي جَميها تتوقّف على إمكان واستعداد سابق لاحامل له إلا المادّة، لأنها بأجمعها حادثة زماناً، وسيأتي في الفصل الأوّل من المرحلة الناسعة: أنّ كلّ حادث زماني مسبوق باستعداد المادّة له.

## ٢٢ قوله رالجسم .... وطبيعة نوعيّة تامّة واحدة،

فيه: أنَّ الطبيعة النوعية وإن كانت طبيعة تامّة، إلاَّ أنّه لا يخفى: أنَّ تماميّتها بسبب فصلها، لأنّها تتحصّل بتحصّله. وعلى ذلك فتماميّتها تكون بحسب فصلها وتتقدّر بقدره، فطبيعة الجسم إنّما تكون تامّة من جهة فصلها الذي هو قبول الأبعاد، وأمّا من سائر الجهات فهي ناقصة مبهمة بعد و ولذا تكون جنساً لأنواع دونها و ومن تلك الجهات كونها محتاجة إلى المادّة أو غنيّة عنها. وإذا كانت مبهمة من هذه الجهة أمكن أن يكون الجسم على قسمين: مادّيّ ومجرّد. فالجسم المثاليّ نوع من الجسم غنيّ عن المادّة، والجسم المادّيّ نوع آخر منه معتاج إليها، ويؤيّد ما ذكرناه ما صرّحوا به من وجود الجسم المثاليّ.

جنسيّة، لا حكم له إلا حكم أنواعه المندرجة تحته \_ فإذا كان طبيعة نـوعيّة، فهو بطبيعته و في ذاته إمّا أن يكون غنيًا عن المادّة غير مفتقر إليها، أو مفتقراً إليها؛ فإن كان غنيّاً بذاته، استحال أن يحلّ المادّة؛ لأنّ الحلول عين الافتقار ١٣، لكنّا نجد بعض الأجسام حالاً في المادّة، فليس بغنيّ عنها؛ و إن كان مفتقراً إليها بـذاتـه ١٣، ثـبت الافتقار \_ و هو الحلول \_ في كلّ جسم. ٢٥

لايقال: لم لايجوز أن يكون غنيّاً عنها بحسب ذاته. و تعرضه المقارنة في بـعض الأفراد لسبب خارج عن الذات، كعروض الأعراض المفارقة للطبائم النوعيّة.

لأنّه يقال: مقارنة الجسم للمادة \_كما أشير إليه \_بحلوله فيها ٢٠ و بعبارة أخرى: بصيرورة وجوده للمادّة ناعتاً لها ٢٠ فعنى عروض الافتقار له بسبب خارج بعد غناه عنها في ذاته، صيرورة وجوده لغيره بعد ماكان لنفسه، و هو محال بالضرورة.

وبعبارة أخرى: الحلول يستلزم كون وجود الجسم من أقسام الوجـود لغـيره ـ حـيث إنّ وجوده للمادّة ـ وقد فرض كونه غنيّاً عن المادّة موجوداً لنفسه، هذا خلف.

### ٣٤ قوله ﷺ: ووإن كان مفتقراً إليها بذاته،

كان الأولى أن يقول: وإذا كان مفتقراً إليها بذاته، لأنَّه أثبت هذا الافتقار في الجمل السابقة، وإذا تستعمل للشرط المحقّق الوقوع.

## ٢٥-قوله ﷺ: دِثبت الافتقار ـ وهو الحلول ـ في كلُّ جــم؛

الجار متعلِّق ب «ثبت» لابالحلول. كمانبّه عليه شيخنا المحقِّق - دام ظلّه - في التعليقة.

#### ٢٤ قوله ﴿ (بحلوله فيها)

والأمر في الأعراض بالعكس، حيث: إنَّ مقارنة الجسم لها إنَّما هي بحلولها فيه.

#### ٢٧ قوله الله: وبصيرورة وجوده للمادّة ناعتاً لها،

قوله ﴿ وَلَه عَلَى اللَّهُ عَبْرُ وَصَيْرُورَهُ ۗ وقوله ﴿ وَنَاعَتُمُ اللَّهِ عَبْرُ بَعْدُ خَبُرُ.

٢٣-قوله الله: واستحال أنّ يحلّ المادّة لأنّ الحلول عين الافتقار،

واعلم أنَّ المسألة و إن عقدت في تجرَّد الصورة الجسميّة ^ ، لكنَّ الدليل يجري في كلَّ صورة في إمكانها أن يلحقها كمالات طارئة. ٢٩

و سيأتي في بحث الحركة الجوهريّة ٣٠ أنّ الجوهر المادّيّ متحرّك في صورها ٢٠. حتى يتخلّص إلى فعليّة محضة لاقرّة معها ٢٣، و ذلك باللبس بعد اللبس٣٣. لابالخلع

## ٢٨ـ قوله ﴿ وَفَي تَجِرُدُ الصَّورَةُ الْجَسَمَيَّةُ }

أي: في استحالة تجرُّد الصورة الجسميَّة وتعرِّيها عن المادّة.

٢٩. قوله ﷺ: ولكنَّ الدليل يجري في كلِّ صورة في إمكانها أن يلحقها كمالات طارئة،

وصفه الصورة بقوله عَلَى: وفي إمكانها أن يلحقها كمالات طارئة، من تعليق الحكم بالوصف، وهو مشعر بالعلّية. فلعله يشير بذلك إلى أنّ الجاري في الصورة النوعيّة إنّما هو الدليل الأوّل فقط. وأمّا الدليل الثاني فلا يجرى فيها، حيث: إنّ الصورة النوعيّة ليست طبيعة نوعيّة واحدة.

٣٠ قوله ﷺ: وسيأتي في بحث الحركة الجوهريّة؛

في الفصل الثامن من المرحلة التاسعة.

## ٣١ـ قوله ﷺ: وأنَّ الجوهر المادّيّ متحرّك في صورها،

لايخفى عليك: أنّ الصورة واحدة متّصلة سيّالة، وتكثّرها إنّما هو في الوهم، حيث إنّ العقل ينتزع من كلّ حدّ من حدود ثلك الصورة الواحدة السيّالة ماهيّة هي غير ما ينتزع عن سائر الحدود، بالفرد أو بالنوع.

قال المنظم النامن من المرحلة التاسعة: والصور الجوهرية المتبدّلة، المتواردة على المادّة واحدة بعد واحدة، في الحقيقة صورة جوهرية واحدة سيّالة تعجري على المادّة، وموضوعها المادّة المحفوظة بصورة ما، كما تقدّم في مرحلة الجواهر والإعراض، ننتزع من كلّ حدّ من حدودها مفهوماً مفايراً لما ينتزع من حدّ آخر، نسمّيها ماهيّة نوعيّة، تغاير سائر الماهيّات في آثارها، انتهى.

## ٣٢ قوله ﴿ وحتى يتخلص إلى فعلية محضة لاقوة معها،

لايخفى عليك: إنَّما هي قسم من أفسام الحركة الجوهريَّة، وهي الحركة الجوهريَّة لله واللبس؛ فبناء عليه تكون استحالة تجرّد الصورة المادّيّة عن المادّة مقيّدة بالحركة ٣٠. دون ما إذا تمّت الحركة وبلغت الغاية.

و يتأيّد ذلك بما ذكره الشيخ و صدرالمتألّمين ٢٥؛ أنّ المادّة غـير داخــلة في حــدّ الجسم دخولَ الأجناس في حدود أنواعها؟؟!

الاشتداديّة بالمعنى الأخصّ، ولا تنحصر الحركة الجوهريّة فيها؛ فإنَّ مثل صيرورة الماء بخاراً والبخار ماءً من الحركة الجوهريّة أيضاً. فراجع الفصلين الثامن والتاسع من المرحلة التاسعة. ٣٣- قوله ﷺ: وذلك بالليس بعد الليس.

أي: بلبس صورة هي أكمل من سابقتها، فهي بوحدتها وبساطتها مشتملة على كمال السابقة وأزيد، لابأن تكون الصورة السابقة باقية وزيدت عليها صورة أخرى. بل ليس هناك تمدد في الصور أصلاً، وإنّما هي صورة واحدة سيّالة تكون في كلّ حدّ من حدودها أقوى منها في الحدّ السابق.

وبما ذكرناه ظهر: أنَّ التعبير باللبس بعد اللبس لايخلو عن تسامح. كما صرّح به شيخنا الأستاذ ـ دام ظلّه ـ .

٣٤ قوله ﷺ: وتكون استحالة تجرّد الصورة المادّية عن المادّة مقيّدة بالحركة،

وبعبارة أخرى: مقيّدة بعالم المادّة، الذي هو عالم الاستعداد والحركة؛ وأمّا إذا تـجرّدت وصارت مثاليّة، خرجت عن عالم المادّة، ولم يجر فيها الدليل المذكور على استحالة تموّى الصورة عن المادّة.

قوله ﷺ: «يكون استحالة تجرّد الصورة المادّيّة»

جسميّة كانت أو نوعيّة.

٣٥-قوله ﷺ: ويتأيَّد ذلك بما ذكره الشيخ وصدرالمتألَّهين،

ذكره الشيخ الله الهيّات الشفاء، المقالة الثانية، الفصل الثاني ط. مصر، ص ٧٠ وذكره صدرالمتألّهين اللّي في الأسفارج ٥، ص ١٣٦.

٣٤. توله ﷺ: والمادّة غير داخلة في حدّ الجسم دخولَ الأجناس في حدود أنواعها؛ الإ فماهيّة الجسم ٣٠ وهي الجوهر القابل للأبعاد الثلاثة لاخبر فيها عن المادّة، التي هي الجوهر الذي فيه قوّة الأشياء؛ لكنّ الجسم مثلاً مأخوذ في حدّالجسم النامي، والجسم النامي مأخوذ في حدّالجسم النامي، والجسم النامي مأخوذ في حدّ الإنسان.

وقد بيّنه صدرالمتألمَّين ﴿ ٣٨ بَانَهَا لو كانت داخلة في ماهيّة الجسم لكانت بـيّنة الثبوت له، على ماهو خاصّة الذاتيّ ٣٠؛ لكنّا نشكّ في ثبوتها للجسم في بادىء النظر، ثمّ نتبتها له بالبرهان، ولا برهان على ذاتيًّ.

ولا منافاة بين القول بخروجها عن ماهيّة الجسم. والقول باتّحادها مع الصــورة الجــسميّة ــعلى ماهو لازم اجتماع ما بالقوّة مع ما بالفعل ٢٠ ــ لأنّ الاتّحاد المدّعيٰ إنّما

لا يخفى عليك مافيه بعد الاعتراف بكون الجسم مركباً من المادة والصورة، كمامر في الفصل الخامس والفصل الرابع، وبعد مامر في الفصل الخامس من المرحلة الخامسة، من: وأنّ الجنس والمادة متحدان ذاتاً، ومختلفان اعتباراً؛ فالمادة إذا أخذت لابشرط كانت جنساً؛ والمجنس إذا أخذ بشرط لاكان مادة. وكذلك الفصل والصورة ... وهذا في الجواهر المادّية المركبة ظاهر، فإنّ المادّة والصورة موجودتان فيه خارجاً، فيؤخذ منهما معنى المادة والصورة، ثمّ يؤخذان لابشرط، فيكونان جنساً وفصلاً، انتهى.

#### ٣٧ قوله 🍰 وفعاميّة الجسم،

أي: فإنَّ ماهيَّة الجسم. فالفاء للسببيَّة.

## ٣٨ قوله ﷺ: وقد بيّنه صدرالمتألَّهين ﴿

أي: أثبته وأقام البرهان عليه. ومن هنا يعبّر عمّا يعلم بالبرهان بالعبيّن، كما يعبّر عمّا هو يديهيّ لايحتاج إلى البرهان بالبيّن.

### ٣٩ قوله ١٤٠ وعلى ما هو خاصة الذاتي،

وقد مرّ في الفصل الرابع من المرحلة الخامسة.

### عَدَقُوله ﷺ: وعلى ما هو لازم اجتماع ما بالقوّة مع ما بالفعل،

إشارة إلى البرهان على كون تركيب المادّة والصورة اتّحاديّاً، وأنّه لايعقل التركيب الانضماميّ إلاّ من أمرين كلاهما بالفعل.

هو في الوجود، لا في الماهيّة. ٢١

و لازم ذلك أن لو تجرّد بعض الأنواع المادّيّة عن المادّة، لم يلزم انقلاب بـتغيّر الحدّ؛ و أنّ المادّة من لوازم وجوده، لا جزء ماهيّته. ٢٠

## ١٤ـقوله ﷺ: والاتّحاد المدّعى إنّما هو في الوجود، لافي الماهيّة،

نظير التركيب من الجوهر والعرض، حيث إنّ تركيب العرض مع الجوهر اتّحاديّ ـكما يدلّ عليه الحمل ـ من دون أن يكون العرض داخلاً في ماهيّة الجوهر، أو يكون الجوهر داخلاً في ماهيّة العرض.

## ٤٧- قُولُه ﷺ: وأنَّ المادَّة من لوازم وجوده، لاجزء ماهيّته،

أي: من لوازم وجوده في عالم المادّة، الذي هو عالم التغيّر والحركة.

#### النصل السابع

### في إليات الصور النوعيّة، و هي الصورالجوهريّة المنوّعة لجوهرالجسم المطلق

إنّا نجد في الأجسام اختلافاً، من حيث صدق مفاهيم عليها، هي بيّنة الثبوت لها، ممتنعة الانفكاك عنها؛ فإنّا لانقدر أن نتصوّر جسماً دون أن نتصوّره مثلاً عنصراً، أو مركباً معدنيّاً أو شجراً، أو حيواناً، و هكذا؛ و تلبّس الجسم بهذه المفاهيم على هذا النحو، أمارة كونها من مقوّماته. ٢

و لمَّا كان كلُّ منها أخصّ من الجسم وهي مقوّمة لجوهر ذاته "، فيحصل بانضهام

### ١ قوله ﷺ: وأو مركباً معدنياً)

الجسم الفاقد للحياة يسمّى وجماداً»، فإن كان مركّباً من عناصر مختلفة يسمّى ومعدناً». ٢-قوله ﷺ: و*أمارة كونها من مقوماته* 

فإنَّ كلاَّ من بداهة الثبوت وامتناع الانفكاك من خواصُ الذاتيُ. أمّا الأوّل فقدمرٌ في الفصل الوابع من المرحلة الخامسة. وأمّا الثاني فقد حكاه المحقّق الطوسي ﴿ في الفصل العاشر من النهج الأوّل من منطق الإشارات عن القدماء.

ولكن ردّ عليه بأنَّ العرضيّ اللازم أيضاً يشارك الذاتيّ في امتناع الانفكاك.

أقول: اللازم البيّن أيضاً يشّارك الذاتيّ في كونه بيّن النبوّت. فشيء من الأمرين ليس من خواصّ الذاتيّ، بل إنّما هو عرضيّ عامّ له، والعامّ لإبدلً على الخاصّ بإحدى الدلالات الثلاث.

٣-قوله 🎉: دوهى مقوّمة ليجوهر ذاته،

كلَّ منها إليه نوع منه، ولا يقوّم الجوهر إلّا جوهر، فهي صور جوهريّة منوّعة. ٢

لايقال: لانسلم أنّ الجوهر لايقوّمه إلّا جوهر، فكتيراً مّا في وجد الشيء ويقال عليه الجوهر في جواب ماهوء ثمّ ينضم إليه شيء من الأعراض ويتغيّر به جواب السؤال عنه بما هو؛ كالحديد الذي هو جوهر، فإذا صنع منه السيف، بضمّ هيئات عَرَضيّة إليه، وسئل عنه برهماهو»، كان الجواب عنه غير الجواب عنه و هو حديد؛ وكالطين والحجر و هما جوهران، فإذا بني منها بناء، وقع في جواب السؤال عنه بما هو، البيت، ولم ينضمّ إليها إلّا هيئات عَرضيّة. ٧

فإنّه يقال: فيه خلط بين الأنواع الحقيقيّة -التي هي مركّبات حقيقيّة تحصل من تركّبها هويّة واحدة وراء الأجيزاء، لها آثبار وراء آثبار الأجيزاء، كالعناصر^

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ﷺ: وفهي، و جواب ولمّا، قوله: وفهي صور جوهريّة منوّعة..

٤ قوله ﷺ (فهي صور جوهريّة منوّعة)

لأنها لكونها مقوّمات أخصّ تكون فيصولاً. و الفيصول هي الصيور، وإنّها التفاوت بالاعتبار.

۵ قوله ﷺ: وفكثيراً مّاء

الفاء للسببيّة. أي فإنّ كثيراً مّا.

عدقوله ﷺ: دويقال عليه الجوهر في جواب ماهو،

أو نوع منه. والنوع من الجوهو جوهر.

٧-قوله ﷺ: الم ينضمَ إليهما إلاَّ حيثات عَرَضيَّةَ ع

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله زيَّ: «إليهاه

لمدقوله ﷺ: وكالعناصر،

العناصر وإن كانت تسمّى أجساماً بسيطة عند الحكيم الطبيعي، لعدم تركّبها من أجسام مختلفة الطبائع؛ لكنّها عند الحكيم الإلهيّ مركّبة من المادّة والصورة الجسميّة مع صورة للي

والمواليد أو بين المركبات الاعتبارية، التي لا يحصل من تركب أجزائها أمر وراء الأجزاء، ولا أثر وراء آثارها، كالسيف والبيت، من الأمور الصناعية و غيرها.

ا و جراء، و لا الروزاء الماره، كالسيف والبيت، من الا مور الصناعية و عيرها. وبالجملة: المركبات الاعتباريّة لا يحصل منها أمر وراء نفس الأجزاء. والمركب من جوهر و عرض لاجوهر و لا عرض، فلا ماهيّة له حتى يقع في جواب ماهو. كلّ ذلك لتباين المقولات بتام ذواتها البسيطة (، فلا يتكوّن من أكثر من واحدة منها ماهيّة. ولا يقال: كون الصور النوعيّة جواهر، ينافي قولهم: (ا إنّ فصول الجواهر غير مندرجة تحت جنس الجوهر.

فإنّه يقال: قد تقدّم البحث عنه في مرحلة الماهيّة ١٦، واتّضح به أنّ معنى جوهريّة

لې نو∍

وقد يقال: إنّها عند علماء علوم الطبيعة السعاصرين أيضاً مركّبة من إلكترونات ويروتونات ونوترونات.

ولكن لايخفى: أنَّ العنصر بالمعنى المصطلح عليه في الحكمة حينئذ ينطبق على كـلّ جزء من أجزاء الذرّة، لاعلى مجموعها.

#### ٩ قوله ﴿: والمواليد)

أي: المواليد الثلاث، وهي: المعدن، والنبات، والحيوان. فإنّ الجسم المركّب من العناصر إن وجد فيه الحسّ والحركة الإراديّة يسمّى «حيواناً»؛ وإلاّ، فإن وجد فيه التنفذية والنمرّ والتوليد يسمّى «نباتاً»؛ وإلاّ سمّى «معدناً». راجع درّة الناج، ص ٦٥٨.

#### • ١ ـ قوله ﴿ وَكُلُّ ذَلِكَ لِتَبَايِنَ الْمَقُولَاتِ بِتَمَامُ ذُواتِهَا البِسِيطَةِ ﴾

يعني: أنَّ تباين المقولات دليل على ما ذكونا من الحكمين، أعني: أنَّ المركَّب من جوهر وعرض لاجوهر ولا عرض، وأنَّه لاماهيّة له.

#### ١١-قوله ﷺ: وينافى قولهم)

وذلك لأنَّ الفصول هي الصور النوعيَّة أُخذَت لابشرط.

### ١٢ ـ قوله الله: وقد تقدّم البحث عنه في مرحلة الماهيّة ،

في الفصل السادس من المرحلة الخامسة.

فصول الجواهر ـ و هي الصور النوعيّة مأخوذة بشرط لا١٣ ـ أنّ جـنس الجـوهر صادق عليها صدق العرض العامّ على الخاصّة، فهي مقوّمات للأنواع عارضة على الجنس.

حجّة أخرى: إنّا نجد الأجسام مختلفة بحسب الآثار القائمة بها، من العوارض اللازمة والمفارقة، و اختصاص كلّ من هذه المختلفات الآثار بما اختصّ به من الآثار ليس إلّا لخصّص بالضّرورة ٢٠؛ و من الحال أن يكون المخصّص هوالجسميّة المشتركة،

### ١٣ قوله ﷺ: وهي الصور النوعيّة مأخوذة بشرط لاء

قوله ﷺ: «مأخوذة بشرط لا» حال من المبتدأ. فالمعنى أنّ الفصول حال كونها مأخـوذة بشرط لا هي الصور النوعيّة.

### ١٤ـ قوله ﴿: وليس إلاّ لمخصَص بالضّرورة؛

أي: لمفتضٍ وفاعل ينشأ منه الآثار الخاصّة. يدلّ على ذلك قوله يُؤلّ بعد سطرين: «دون الفعل والاقتضاء، وقوله يؤلّ بعد أسطر: «هي مبادىء للآثار المختلفة». وأيضاً سبصرّح يؤلّ في الفصل الثامن من المرحلة التاسعة بأنّ الصور الجوهريّة هي الأسباب القريبة للأعراض اللاحقة. ومثله في بداية الحكمة في الفصل الحادي عشر من المرحلة العاشرة. هذا.

ولكن يبدو أنّه لم يعبّر بالمقتضي والمبدء، وعبّر بالمخصّص، للإشعار بأنّ هذا البرهان الايتوقف على كون الصورة النوعيّة فاعلاً وموجداً للآثار، بل يتمّ على ما هوالحقّ من كونها علم معدّد لها. وسيصرّح ألى في الفصل الثامن من المرحلة الثامنة بأنّه لامؤثر في الوجود إلاّ الله تعالى، وأنّ العلل الفاعليّة في الوجود كلّها معدّات، مقرّبة للمعاليل إلى فيض المبدء الأوّل وفاعل الكلّ وهو الله تعالى.

وقال صدرالمتألّمين عن الكلام حول هذا البرهان ما لفظه: «استدلالهم على إثبات أنَّ الصور التي تكون مبادى الآثار المختلفة في الأجسام يجب أن تكون جواهر ليس متوقّفاً على كون المبادي أسباباً فاعليّة، بل يكفي كونها عللاً معدّة، فإنَّ الآثار المختلفة لابدً لها من مخصّصات مختلفة، فتلك المخصّصات إن كانت ذاتيّات الأجسام ومبادي فصولها الذاتيّة، مخصّصات كانت ذاتيّات الأجسام ومبادي فصولها الذاتيّة،

لاشتراكها بين جميع الأجسام؛ ولا المادّة المشتركة، لأنّ شأنها القبول والاستعداد دون الفعل والاقتضاء <sup>٥١</sup>؛ ولا موجود مفارق، لاستواء نِسبته إلى جميع الأجسام؛ و يتنع أن يكون المخصص هو بعض الأعراض اللاحقة، بأن يتخصّص أثر بأثر سابق، فإنّا ننقل الكلام إلى الأثر السابق، فيتسلسل، أو يدور، أو ينتهي إلى أمر غير خارج عن جوهر الجسم الذي عنده الأثر ٤٠، والأوّلان محالان؛ فيبقى الثالث، و هو استناد

حتى تكون الأجسام بها مختلفة الحقائق، فنكون جواهر لامحالة، إذمقرم الجوهر جوهر عندهم؛ وإن كانت أعراضاً فتكون كالآثار الخارجية، فتحتاج إلى مخصّصات غيرها. فننقل الكلام إلى مخصّصات المخصّصات، فإمّا أن تتسلسل إلى غير النهاية، أو تدور، أو تنتهي إلى مخصّصات هي ليست آثاراً للأجسام، بل صور مقوّمة منوّعة ينقسم بها الجسم الطبيعيّ أنواعاً مختلفة، والأوّلان مستحيلان، فتعيّن الثالث، وهو العطلوب.

وأمّا ما وقع منهم من نسبة الفعل والإفادة إلى بعض القوى والكيفيّات، وقولهم بأنّها فعّالة، فمن باب المسامحة بعد ما حقّقوا الأمر من كون الفاعل في الإيجاد يجب أن يكون متبرّى الذات عن علاقة الموادّ. وهم قد صرّحوا بأنّ المسمّى فعل الطبيعة من باب الحركات والانفعالات، وأمّا غير ذلك فهى واسطة، والواهب غيرها.

وليس هذا منّا خفى إلاّ على الناقصين في الحكمة، كالأطبّاء والدهريّين والمنجّمين ومن يحذو حذوهم، انتهى. الأسفار، ج ٥، ص ١٦١.

### 10\_قوله ﷺ: ولأنَّ شأتها القبول والاستعداد دون الفعل والاقتضاء،

وأيضاً هي مشتركة بين الجميع، فلايمكن أن تكون مخصصة لبعضها بأثر ولبعضها الآخر بأثر آخر. ولعلَ وصفه العادّة بالاشتراك يشير إلى ما ذكرنا، حيث إنّ تعليق الحكم بالوصف مشعر بالعلّية.

## ١٤- قوله ﷺ: وأو ينتهي إلى أمر غير خارج عن جوهر البعسم الذي عنده الأثر،

إذ لو كان خارجاً، فهو إمّا مجرّد تستوي نسبته إلى جميع الأجسام، فيرجع إلى الشنّ الثالث، وإمّا مادّي يشتوط في فعله الوضع، كما سيأتي في الفصل الخامس عشر من المرحلة للر

الآثار إلى أمر غير خارج من جوهر الجسم، فيكون منقوّماً له، و منقوّم الجوهر جوهريّة جوهريّة من الجسم المطلق فهو صورة جوهريّة منوّعة له.

فني الأجسام على اختلافها صور نوعيّة جوهريّة، هي مبادئ للآثــار الخـــتلفة باختلاف الأنواع.

لايقال: إنّ في أفراد كلّ نوع من الأنواع الجسمانيّة آشاراً مختصّة و عوارض مشخّصة، لايوجد ما هو عند فرد منها عند غيره من الأفراد، و يجري فيها ما سقتموه من الحجّة؛ فهلّا أثبتم بعد الصور التي سمّيتموها صوراً نوعيّة، صوراً شخصيّة مقوّمة لماهيّة النوع؟! ٧٠

لأنّه يقال ١٨: الأعراض المسهَّة عوارض مشخّصة، لوازم التشخّص ١٩، وليست

لله الثامنة، ويلزمه تغيّر الأثر بتغيّر الوضع، مع أنّ المعلوم خلافه، مضافاً إلى أنّه ينقل الكلام إلى ذلك الأمر المادّيّ، ولابدّ أن ينتهي إلى أمر غير خارج عن جوهر الجسم.

١٧ ـ قوله الله: وصوراً شخصيّة مقوّمة لماهيّة النوع،

أي: مقوّمة لماهيّة النوع بوجوده السوجود في الفرد، وإلاّ فلامعنى لكونها مقوّمة للنوع على الإطلاق بعدكونها مختصّة بفرد دون فرد.

١٨ ـ قوله ﷺ: ولأنه يقال،

لا يخفى: أنّ صدر الكلام إنّما هو ردّ على ما في كلام المورد، من كون الأعراض مشخّصة لمعروضاتها. وأمّا الجواب عن ما أورده على الدليل فيبتد، من قوله ﷺ: «والأعراض الفعليّة اللاحقة ...» انتهى.

#### ١٩-قوله نائح: ولوازم التشخص،

أي: لوازم تشخّص الجواهر المادّيّة، فإنّ المجرّدات متشخّصة بنفس وجوداتها، وليس لازم تشخّصها بالوجود عووض أعراض لها. بمشخّصة، و إنّا التشخّص بالوجود، كما تقدّم في مرحلة الماهيّة ' و تشخّص الأعراض بتشخّص موضوعاتها، إذ لا معنى لعموم العرض القائم بالموضوع المتشخّص. ' والأعراض الفعليّة اللاحقة بالفرد مبدؤها الطبيعة النوعيّة التي في الفرد ٢٠، تقتضي من الكمّ، والكيف، والوضع، و غيرها، عرضاً عريضاً. ٢٠ ثمّ الأسباب والشرائط الخارجيّة الاتفاقيّة ٢٢ تخصّص ما تقتضيه الطبيعة النوعيّة، و

٠٠. قوله الله: (كما تقدّم في مرحلة الماهية)

في الفصل الثالث.

٢١ ـ قوله ﴿ المتشخص،

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله مَثْلًا: «المشخّص».

٣٤- قوله ﷺ: والأعراض الفعليّة اللاحقة بالفرد مبدؤها الطبيعة النوعيّة التي في الفرد) فإنّ الطبيعة، وهي الصورة النوعيّة، إنّما توجد بوجود أفوادها.

قوله فيني: «الأعراض الفعلية»

أي: الأعراض الشخصيّة، فإنّ الفعليّة الّتي هي الوجود مساوقة للتشخّص.

٢٣ قوله ﷺ: وتقتضي من الكمّ والكيف والوضع وغيرها، عرضاً عريضاً ،

لو تمّ هذا البيان لانهدم بنيان الحجة الأولى ـ التي حكاها في الفصل الثامن من المرحلة الناسعة ـ على الحركة الجوهرية. لأنّ الأعراض المنفيّرة المتحرّكة وإن كانت محتاجة إلى علّة متغيّرة، لكن التغيّر في العلّة التامّة حاصلة بتغيّر الشرائط والمعدّات، فلاحاجة إلى تغيّر المقتضى الذي هو الصورة النوعيّة للجوهريّة.

ومن هنا يعلم أنَّ كلام المصنّف في هنا مسوق على طريقة المشّائين.

٣٤ـ قوله ﷺ: وثمَّ الأُسباب والشرائط الخارجيَّة الاتَّفاقيَّة ،

هذا في اختلاف أفراد النوع واضح. وأمّا في اختلاف فرد واحد في أزمنة مختلفة فلايخفى أنّ هذا البيان يبتني على مبنى المشّاء القائل بالكون والفساد، وأمّا على الحركة الجوهريّة فالصورة الجوهريّة نفسها ممتدّة سيّالة، ولسيلانها وتغيّرها تتغيّر أعراضها التي هي آشارها. للم

بتغير تلك الأسباب والشرائط ينتقل الفرد من عارض يتلبّس به إلى آخر من نوعه أو جنسه.

نعم! الشرائط والأسباب الخارجيّة معدّات لحركتها.

قوله نظُّ: ﴿الْأَتُّفَاقَيَّةُۥ

الاتفاق هنا بمعنى توافق الشرائط والمعدّات والحركات المحصّلة للاستعدادات. ومن هنا يسمّى عالم المادّة عالم الاتفاقات. راجع الأسفار ج ٩. ص ٣٢٤.

#### خاتمة للفصل ١

## لمَّا كانت الصورة النوعيَّة مقوِّمة لمادَّتها الثانية ٢ التي هي الجسم المؤلِّف من المادّة

### ١-قوله ﴿: وخاتمة للفصل؛

لايخفى عليك: أنّ ما جاء في هذه الخاتمة مبتن على ما ذهب إليه المشّاؤون من الكون والفساد في الجواهر وامتناع الحركة في الجوهر. بل جلّ ما جاء في هذه المرحلة مسوق على مبانيهم. قال أن في الفصل الأول من المرحلة السادسة من بداية الحكمة: ووالأبحاث في هذه المقولات وانقساماتها إلى الأنواع المندرجة تحتها طويلة الذيل جدّاً. ونحن نلخّص القول على ما هو المشهور من مذهب المشّائين مع إشارات إلى غيره، انتهى.

## ٧\_قوله الله والصورة النوعيّة مقوّمة لمادّتها الثانية ع

فإنّ المادّة مواه كانت الأولى أو الثانية حيثيتها حيثية القوّة، ولا توجد القوّة إلاّ متقوّمة بغمليّة هي صورتها. فكما أنّ الهيولى كانت قوّة متقوّمة بالصورة الجسميّة، كذلك الصورة الجسميّة المركّبة مع الهيولى - وهو الجسم - فوّة متقوّمة بالصورة النوعيّة. وذلك لأنه لافعليّة المحدة، وهي فعليّة الصورة الثانية، كما سيأتي في الفصل التاسع من الموحلة التاسعة. قال في في الفصل الرابع عشر من الموحلة الثامنة: وواعلم أنّ الصورة المحصلة للمادّة ربما كانت جزءاً من المادّة بالنسبة إلى صورة لاحقة؛ ولذا ينتسب ماكان لها من الأفعال والآثار منظراً إلى كونها صورة محصّلة للمادّة - إلى الصورة التي صارت جزءاً من المادّة بالنسبة إليها؛ كالنبات مثلاً، فإنّ الصورة النباتيّة صورة محصّلة للمادّة الثانية التي هي الجسم، لها آثار فعليّة، هي آثار الجسميّة والنباتيّة مؤ إذا لحقت به صورة الحيوان، كانت الصورة النباتيّة جزءاً من للم

والصورة الجسميّة، كانت علّة فاعليّة للجسم متقدّمة عليه "؛ كما أنّ الصورة الجسميّة شريكة العلّة للمادّة الأولى.

ويتفرّع عليه أوّلاً: أنّ الوجود أوّلاً للصورة النوعيّة، وبوجودها توجد الصورة الجسميّة، ثمّ الهيولي بوجودها الفعليّ. ٢

و ثانياً: أنّ الصور النوعيّة لاتحفظ الجسميّة إلى بـدل<sup>٥</sup>، بـل تـوجد بـوجودها

مادّتها، وملكت الصورة الجيوانيّة ماكان له من الأفعال والآثار الخاصّة، وهكذا ... انتهى.
 ولعل الوجه في تعبير المصنّف عن الجسم بالمادّة الثانية، والمادّة هي القوّة، وعدم
 تعبيره بالجسم نفسه هو الإشعار بما ذكرناه.

قوله ﷺ: ﴿مَفَوْمَةُ لَمَادَّتُهَا الثَّانِيةِ﴾

لايخفى: أنّ المفرّم كما يطلن على الذاتئ ـ ذاتئ باب الإيساغوجي ـ وهو مقرّم الماهيّة، كذلك بطلق على العلّه، وهو مقرّم الوجود. والثاني هو المراد هنا، لاالأوّل؛ لأنّ الصورة النوعيّة عرضيّة للجسم الذي هو مادّة لها، فإنّ الصورة النوعيّة هي الفصل، والمادّة هي الجنس، وقدمرٌ أنّ كلاً من الجنس والفصل عرضيّ للآخر.

## ٣-قوله ﷺ: (كانت علَّة فاحليَّة للجسم متقدَّمة عليه،

إنّما جعلها علّة فاعليّة للجسم بينما كانت الجسميّة شريكة العلّة للمادّة، لأنّ الجسم لاتتبدّل الصور عليها، بل يزول بزوال صورة نوعيّة، ويحدث آخر بحدوث صورة نوعيّة جديدة. كما يصرّح ملى به بعد هذا. وذلك لأنّ الجسم أمر واحد بالفعل ولا يمكن أن يصدر عن صور كثيرة مختلفة، بخلاف الهيولي؛ فإنّ وحدتها ضعيفة مبهمة، فيمكن أن تتبدّل عليها الصور وتكون بوحدتها معلولة للصور الكثيرة، حيث إنّها قوّة محضة ولا فعليّة لها.

### ٤ـ قوله ﴿ وَثُمَّ الهيولي بوجودها الفعليَّ ٤

وإن كانت بوجودها بالفؤة متفدّمة على الصورة الجسميّة، كما مرّ في الفصل السابق. وقدمرٌ في بعض تعاليفنا على الفصل السادس أنّ المصنّف الله يرى المادّة قديمة والجسم حادثًا زمانيّاً، ولا يعقل ذلك إلاّ بتقدّم المادّة زماناً على الجسم.

#### ۵ قوله الله ولا تحفظ الجسميّة إلى بدل،

الجسميّة، ثمّ إذا تبدّلت إلى صورة أخرى تخالفها نوعاً بطل ببطلانها الجسم ممّ ثمّ حدثت حسميّة أخرى بجدوث الصورة التالية.

أي: الجسميّة التي هي المادّة الثانية لها، فهي الفرّة للصورة النوعيّة ولا فعليّة لها إلاّ فعليّة أنّها قرّة للصورة النوعيّة اللاحقة لها.

### ع قوله ﴿ وَمُمْ إِذَا تَبِدُلُتَ إِلَى صورةَ اُخرى تَخالفها نوعاً بطل ببطلانها الجسم،

لايخفى: أن التبدّل إنّما هوعلى مبنى المشّائين القاتلين بالكون والفساد. وأمّا على الحركة الجوهريّة فليس هناك إلاّ صورة واحدة ممتدّة سيّالة تنتزع من كلّ حدّ من حدودها ماهيّة تختلف نوعاً أو فرداً عمّا تنتزع من الحدّ الآخر، وبالتالي ليس هناك إلاّ صورة جسميّة واحدة سيّالة كذلك.

قوله نؤلا: وبطل ببطلانها الجسم،

بطلان الجسم هنا إنّما هو ببطلان صورته، وذلك لبقاء الهيولي.

والفرق بين الجسم والهيولى، حيث إنّ الهيولى لا تبطل ببطلان الصورة الجسميّة ولكن الجسميّة تبطل ببطلان الصورة النوعيّة، أنّ وحدة الهيولى ضعيفة مبهمة - وذلك لكونها قوّة محضة - ولذا تصلح لكونها معلولة لصورة مّا وهي واحدة بالعموم، وبعبارة أخرى تصلح لكونها معلولة لصور مختلفة على التعاقب، وذلك بخلاف الصورة الجسميّة، فإنّها فعليّة محضة لايمكن أن تكون بوحدتها الشخصيّة الخاصة معلولة للصور النوعيّة المختلفة.

# الفصل الثامن في الكمّ و هو من المقولات العرضيّة <sup>(</sup>

قد تقدّم آن العرض ماهيّة إذا وجدت في الأعيان وجدت في موضوع مستغن عنها "؛ و أنّ العرضيّة كعرض عامّ لتسع من المقولات، التي هي أجناس عالية، لاجنس فوقها أ؛ و لذا كان ما عرّف به كلّ واحدة منها تعريفاً ب الخاصّة، لاحداً حقيقاً ذا حنس و فصل.

و قد عرّف الشيخان ـ الفارابي وابن سينا ـ الكمّ بأنّه: العرض الذي بذاته يمكن

١ ـ قوله ١٠٠٠ وفي الكمّ وهو من المقولات العرضيّة ع

كان الأولى أن يجعل عنوان الفصل، وفي تعريف الكمّ، كمالا يخفى.

٢. قوله ﷺ: وقد تقدّم،

في الفصل الأوّل والفصل الثاني.

٣-قوله ﷺ: دمستغن عنها :

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله عَلَى: وعنه.

### ٤ قوله 🎉: (لاجنس فوقها)

يمكن أن تكون ولاه نافية للجنس والجملة صفة توضيحية لقوله ( الجناس عالية ه كما يمكن أن تكون عاطفة لقوله ( الجنس على الأولى ممكن أن تكون عاطفة لقوله ( الجنس على الأولى مبني على الفتح، وعلى الثاني مرفوع كما لا يخفى. و لا يخفى عليك أنَّ الثاني أولى.

أن يوجد فيه شيء واحد يعدّه. فوهو أحسن ما أورد له من التعريف. و أمّا تعريفه بأنّه العرض الذي يقبل القسمة لذاته ع. فقد أورد عليه بأنّه تعريف بالأخصّ، لاختصاص قبول القسمة بالكمّ المتّصل، و أمّا المنفصل فهو ذو أجزاء بالفعل. و كذا تعريفه بأنّه العرض الذي يقبل المساواة، فقد أورد عليه بأنّه تعريف دوريّ، لأنّ المساواة هي الاتّحاد في الكمّ. وكيف كان، فما يشتمل عليه هذه التعاريف خواصّ ثلاثة للكمّ، وهي: العدّ، والانقسام م والمساواة.

## ۵-قوله ﷺ: «العرض الذي بذاته يمكن أن يوجد فيه شيء واحد يعدُّه»

الإمكان هنا هو الإمكان العام، لا الإمكان الاستعداديّ، فيعمّ ما كان العبادّ موجوداً فيه بالفعل، وهو الكمّ المنفصل، وما كان موجوداً فيه بالقرّة، وهو الكمّ المتّصل.

ثم لا يخفى عليك: أنه لافوق في العاد بين ما كان من سنخ الكم، كما في الكم المتصل، وكذا في الكم المنفصل فيما إذا اعتبر عاده غير الواحد، وبين مالم يكن من سنخه كما في الكم المنفصل إذا اعتبر الواحد عاداً له، فإن الواحد ليس بعدد.

### عـ قوله ﷺ: والعرض الذي يقبل القسمة لذاته،

أي: يقبل القسمة الوهميّة لذاته. كما قيّده بذلك في بداية الحكمة. وعلّله في هامشه بأنّ القسمة الخارجيّة تعدم الكمّ وتفنيه.

## ٧-قوله ﴿ وَكُنَّ المساواة هي الاتَّحاد في الكمَّ ع

يعني: أنَّ المساواة التي وردت في تعريف الكمّ ليست هي المساواة بالمعنى اللغويّ، لأنها لاتختص بالكمّ، كما تقول: هما متساويان في العلم، وإنَّما هي المساواة بالمعنى المصطلح عليه في الحكمة. كما سيتمرّض له المصنّف الله في الفصل الثاني من المرحلة السابعة بقوله: وفالاتّحاد في معنى النوع يسمّى تماثلاً، وفي معنى الجنس تجانساً، وفي الكيف تشابهاً، وفي الكمّ تساوياً، «انتهى.

### لمـقوله ﷺ: والانقسام،

يعني بالانفسام الأعمّ من الخارجيّ والوهميّ. والأوّل يختصّ بالكمّ المنفصل، كمما أنّ لله

الثاني يختص بالمتصل. وسيصرّح في بهذا المعنى في أوّل الفصل العاشر بقوله: وقد تقدّمت الإشارة إلى أنّ من خواص الكمّ المساواة والمفاوتة. ومنها الانقسام خارجاً كما في العدد أو وهما كما في غيره انتهى.

ولا يخفى عليك: أنَّ «الانقسام» غير ما ورد في التعريف الثاني من قبول القسـمة، فـانَّ الأوَّل هي الفعليّة والثاني ليس إلاَّ القرّة.

قال الله في الفصل التاسع في ما يخص العدد: «منقسم إلى أجزاء بالفعل، انتهى. وفي ما يخص الجسم التعليميّ: «هو القابل للإنقسام، انتهى. وهكذا بالنسبة إلى السطح والخطّ. ونظيره ما قال الله في ما يخصّ الزمان وهو كمّ متصل غير قارّ: «لا يجتمع أجزاؤه المفروضة» انتهى. حيث يعدّ الأجزاء مفروضة، لا محقّقة.

ومن هنا يظهر ما في قوله ﷺ: وفما يشتمل عليه هذه التعاريف خواصّ ثلاثة للكّمه انتهى. من التسامح؛ لأنّ ما في التعريف الثاني هو قبول القسمة، الذي هو خاصّة أخص، لاالانقسام، الذي هو خاصّة شاملة. ٨ كم

## الفصل التاسع في انقسامات الكمّ

ينقسم الكمّ انقساماً أوّليّاً إلى: المتّصل والمنفصل. والمتّصل هوالكمّ الذي يمكن أن يفرض فيه أجزاء تتلاقئ على حدود مشتركة. والحدّ المشترك هوالذي يمكن أن يجعل بداية لجزء، كما يمكن أن يجعل نهاية لآخر ٢؛ كالخطّ إذا فرض انقسامه إلى ثلاثة

### ١- قوله ﴿: والمتصل

الاتصال بمعنى الامتداد كما مرّ في الفصل الرابع. قال الله في الأسفارج ٤، ص ١٣ - ١٤: ويطلق لفظ المتصل لمعنيين: حال المقدار في نفسه، وحاله بالإضافة إلى مقدار آخر.

فالأوّل فصل الكمّ وله تعريفان:

أحدهما كون الكمّ بحيث يمكن أن يفرض فيه أجزاء تتلاقى على الحدود المشتركة. والحدّ المشترك ما يكون بداية لجزء ونهاية لآخر.

وثانيهما كونه قابلاً للاتقسامات الغير المتناهية بالقوة. والمنفصل يقابله في كلاالمعنيين. والثاني - وهو المعنى الإضافيّ - أيضاً على وجهين: أحدهما كون مقدارين نهايتهما واحدة، كخطّي الزاوية وكقسمي الجسم الأبلق، وثانيهما كون مقدارين نهاية أحدهما ملازمة لنهاية الآخر في الحركة، انتهى.

٢-قوله ١٤ : ويمكن أن يجعل بداية لجزء، كما يمكن أن يجعل نهاية لآخره
 وكما يمكن أن يكون بداية أو نهاية لهما.

والحاصل: أن الحدُّ المشترك هو ما يشترك فيه الجزءان بكونه طرقاً لهما.

أجزاء "، فإنّ القسم المتوسّط يمكن أن يجعل بداية لكلّ من الجانبين و نهاية له، فيكون القسان قسماً واحداً والخطّ ذاقسمن.

وعرّف المتّصل أيضاً بما يقبل الانقسام إلى غير النهاية. ٢

والمنفصل خلاف المتصل، و هوالعدد الحاصل من تكرّر الواحد ( فإنّه منقسم إلى أجزاء بالفعل، وليس بينها حدّ مشترك؛ فإنّ الخمسة مثلاً إذا قسم إلى اثنين و ثلاثة، فإن كان بينها حدّ مشترك من الأجزاء كانت أربعة، أو من خارج كانت ستة.

ولا يخفى: أنّ السرّ في كونه بوحدته طرفاً لكلا الجزئين أنّه ليس له امتداد مجانس لامتداد الكمّ الذي يكون حدّاً مشتركاً له، فإنّ الحدّ المشترك بين أجزاء الخطّ هي النقطة التي لابمد لها، والحدّ المشترك بين جزئي السطح هو الخطّ الذي ليس ممتداً من جهتين كالسطح، والحدّ المشترك بين جزئي الحجم هو السطح وليس ممتداً في الجهات الثلاث كالحجم. بل نقول من رأس: إنّ طرف الأمر الممتدّ لايمكن أن يكون ممتداً بمثل امتداد ذلك الأمر الممتدّ، وإلاّ لكان للطرف طرف، ولم ينته إلى طرف.

### ٣ قوله الله الخطر الله الله الله الله الله الله الله المراء

لايخفى ما فيه. والصحيح:كالخطّ إذا فرض فيه نقطة، فإنّها بوحدتها يمكن أن تكون بداية لكلّ من الجانبين، ونهاية له، كما يمكن أن تكون بداية لأحدهما ونهاية للآخر.

ولوصح ما ذكره لم يكن فوق بين المتّصل والمنفصل؛ فإنّ المنفصل كالخمسة يسمكن انقسامه إلى اثنين وواحد واثنين، فيكون الواحد المذكور حدّاً مشتركاً.

#### ٤ قوله ﴿ ويقبل الانقسام إلى خير النهاية ؛

أي: لا إلى نهاية، أعني من دون أن ينتهي إلى حدّ يقف عليه. فهو من قبيل السلب التحصيليّ لا الإيجاب العدوليّ، كما سيصرّح بي الذلك في آخر الفصل الآني.

وهذا هو الذي يسمى مالا يتناهى بالقوّة واللايتناهى اللايقفي.

#### ۵ قوله الله العدد الحاصل من تكرر الواحد،

يعني: تكرّرة بمثله، وهو التكرّر في العرف واللّغة. وأمّا تكرّر الشيء بعينه، وهو التكرّر بالدقة العقليّة، فقد مرّ ـ في الفصل الخامس من المرحلة الأولى ـ امتناعه. والمتصل ينقسم إلى قسمين: قارّ، وغير قارّ. والقارّ هو الثابت الجمتمع الأجزاء بالفعل من الفعل كالزمان، بالفعل من عند القارّ هوالذي لا يجتمع أجزاؤه المفروضة بالفعل كالزمان، فإنّ كلّ جزء منه بالفعل قوّة للجزء التالي، فلا يجتمعان بالفعل، إذ فعليّة الشيء لا تجامع قوّته.

والقار ينقسم إلى: الجسم التعليمي، و هو القابل للانقسام في جهاته الشلاث: العرض والطول: العرض والطول: والخطّ، و هوالقابل للانقسام في جهة واحدة.

والكمّ المنفصل، و هوالعدد، موجود في الخارج بالضرورة.٧

عـ قوله ﴿: والقارِّ هو الثابت المجتمع الأجزاء بالفعل،

يعني بالأجزاء الأجزاء المفروضة، كما يصرّح نرائ به في الجملة اللاحقة.

٧-قوله ﴿: والكمّ المنفصل وهو العدد موجود في النحارج بالضرورة ؛

لصدقه على الخارج حقيقة. وسيأتي في آخر الفصل الحادي والعشرين من هذه المرحلة: وأن الادليل على وجود الشيء أقوى من صدق مفهومه على عين خارجيّ في قضيّة خارجيّة، انتهى. ثمّ الايخفى: أنَّ وجود الشيء في الخارج الايقتضي أن يكون بإزاء مفهومه شيء على الاستقلال، بل يمكن أن يكون مصداقه نفس مصداق مفاهيم أخرى.

وقد حكينا في بعض تعاليقنا على الفصل الثاني من المرحلة الأولى كلمات صدرالمتألّهين أللّ في أنه ربما كان أمر واحد مصداقاً لمفهومات متعدّدة من دون أن يكون ذا حيثيّات مختلفة بحسب الخارج. ففيما نحن فيه نقول: إنّ وجود العدد في الخارج ليس إلا وجود الآحاد، فالإثنان مثلاً وإن كان موجوداً إلاّ أنّ وجوده عين وجود هذا وذاك وليس أمراً مغاراً لهما.

قال صدرالمتألّهين أن في الأسفارج ٢، ص ١٦١: والعدد موجود بمعنى أنّ في الوجود وحدات كثيرة. ولا نسلم أنه غير الآحاد بالأسر، بل هو عينها، انتهى. وقال أله في ص ١٥٥٠. منها لايستدعي أن يكون له وجود في الخارج غير وجود للله عبر كلّ واحد منها لايستدعي أن يكون له وجود في الخارج غير وجود لله

والكمّ المتّصل غيرالقارّ، و هو الزمان، سيأتي إثبات وجوده في مباحث القـوّة والفعل.^

و أمّا الكمّ المتّصل القارّ، فالجسم التعليميّ والسطح موجودان في الخارج، لأنّ هناك أجساماً طبيعيَّة، منفصلاً بعضها من بعض، مـتعيّنة، مـتناهية؛ و لازم تـعيّنها الجسم التعليميُّ ٩، ولازم تناهيها السطح. ١٠

و أمّا الحطَّ، فهو موجود في الخارج إن ثبتت أجسام لهـا سطوح مـتقاطعة ١٠، كالمكتب، والخروط، والمَرم، ونحوها.

ثمّ إنّ كلّ مرتبة من مراتب العدد غيرالمتناهية، نبوع خياصٌ منه، مباين

### الآحاد، انتهى.

وقد صرّح الشيخ في الفصل الثالث من المقالة الثالثة من إلهيّات الشفاء، ص ١٠٥، ط. مصر، بأنَّ الكثرة نفس العدد.

٨- قوله ﷺ: وسيأ تى إثبات وجوده فى مباحث القوّة والفعل؛

في الفصل الحادي عشر من المرحلة التاسعة.

٩ قوله الله: ولازم تعينها الجسم التعليمي،

فإنَّ الجسم التعليميّ هو تعيِّن الجسم الطبيعيّ، كما مرّ في الفصل الرابع. فالمراد باللَّزوم هنا مطلق عدم الانفكاك، لااللَّزوم المصطلح الذي يكون الملزوم فيه علَّة مقتضية للَّازم.

١٠ ـ قوله ﷺ: ولازم تناهيها السطح،

فإنَّ السطح هي نهاية الجسم.

١١ ـ قوله عُلى: وإن ثبتت أجسام له سطوح متقاطعة،

كماكان مشهوراً عند القدماء. وأمّا اليوم فيعتقد علماء الطبيعة أنّه لايُوجد هناك سطوح متقاطعة، وأنَّ جميع ما كان يعتقده القدماء من السطوح المتقاطعة سطح واحـد يـختلف أجزاؤه في الاستواء والانحناء. حتى أنَّ سطحي جانبي السكِّين لايتقاطعان في حدَّ السكين، بل الحدَّة انحناء في السطح ولكنَّه انحناء شديد.

لسائرها ١٢. لاختصاصها بخواصّ عدديّة لاتتعدّاها إلى غيرها.

والزمان نوع واحد و إن كان معروضه أنواع الحركات الجوهريّة والعرضيّة، لِمَا أنّ بن أفراده عادًا مشتركاً.٣٠

والأجسام التعليميّة التي لاعادٌ مشتركاً بينها، كالكرة والمخروط والمكعّب و نحوها ١٢، أنواع متباينة؛ وكذا السطوح التي لاعادٌ مشتركاً بينها، كالسطح المستوي

## ١٢ ـ قوله ﷺ وتوع خاص منه مباین لسائرها،

قال صدرالمتألَّهين ﴿ فَي الأسفار ج ٢، ص ٩٩:

ووأمًا كون مراتب العدد متخالفة الحقائق، كما هو عند الجمهور، فملاختلافها باللوازم والأوصاف، من الصمم والمنطقيّة، والتشارك والتباين، والعادّيّة والمعدوديّة، والتجذير، والماليّة، والتكمّب، وأشباحها؛ واختلاف اللوازم يدلّ على اختلاف الملزومات، انتهى.

### ١٣ ـ قوله ١٤ ولما أنَّ بين أفراده عادًا مشتركاً،

لايخفى عليك: أنّ في كلّ من أقسام الكمّ عادًا مشتركاً؛ فالعدد له عادٌ مشترك هو الواحد، فإنّ كلّ مرتبة من العدد تعدّ بالواحد؛ والزمان أيضا له عادّ مشترك، فكلّ زمان يعدّ بجزء مفروض صغير من الزمان، نظير الثانية أو أقلّ منها. وكذا الخطّ والسطح والجسم التعليميّ. فليس وجود العادّ المشترك دليلاً على الوحدة النوعيّة.

فالمعيار في كون الاختلاف نوعياً أو فردياً هو اختلاف الآثار وعدمه. فالموتبتان من العدد وكذا الكمّان المتصلان المختلفان بالزيادة والنقصان نوعان، لاختلاف آثارهما الكمّية. وأمّا المخطأن المتساويان، فهما فردان من الخطأ. وكذا السطحان والحجمان المتساويان. ولو أوجب وجود العاد المشترك بين أفراد الزمان كونها نوعاً واحداً لوجب الالتزام في مراتب العدد أيضاً بكونها واحداً لوجب الالتزام في مراتب العدد أيضاً بكونها واحداً وقد صرح على الغذاء.

قوله نؤي: ابين أفراده،

هذا هو الصحيح بخلاف مافي النسخ من قوله ١٠٠٪ وأفرادها،

١٤. قوله ﷺ: وكالكرة والمخروط والمكقب ونحوها،

و أقسام السطوح المحدّبة والمقعرة؛ وكذا الخطوط التي لاعادّ مشتركاً بينها، إن كانت موجودة، كالخطّ المستقيم و أنواع الأقواس. و أمّا الأجسام والسطوح والخطوط غير المنظمة ١٥، فليست بأنواع؛ بل مركّبة من أنواع شتىّ.

لا يخفى: أنّ كلاً منها شكل، والشكل من الكيفيّات المختصّة بالكميّات، وليس من الكمّ، كما سيصرح الله بذلك في الفصل الثالث عشر، والكمّ ليس إلاً مقدار الجسم في أيّ شكل كان. فقطعة من الشمع كمّها ثابت وإن تبدّلت عليها الأشكال المختلفة؛ وعليه فلجميع الأجسام التعليميّة عادّ مشترك.

## ١٥ ـ قوله ﷺ: وأمّا الأجسام والسطوح والخطوط غير المنتظمة ؛

لا يخفى عليك: أنّ الانتظام وعدمه إنّما هما من صفات الشكل الذي هو كيف مخصوص بالكمّ، وليسا من صفات الكمّ.

هذا مضافاً إلى أنَّ جعل كلَ من الأشكال -أو الأجسام والسطوح والخطوط على مارامه يؤلا الغير المنتظمة مركباً من الأنواع، لا يخلو عن مسامحة، فإنَّ ملاك وحدة النوع وتعدّده إنّما هي وحدة وجوده الخارجيّ وتعدّده، وغير المنتظم كالمنتظم في وحدة وجوده الخارجيّ. قال شيخنا المحقّق - دام ظلّه - في التعليقة ذيل قول المصنّف يُثل الله مركبة من أنواع شنّى» ا وفيه نظر، فإنَّ الشكل غير المنتظم أيضاً شكل واحد لاتركيب فيه بالفعل، وفرض قسمته إلى أشكال منتظمة لسهولة المحاسبة لا يستلزم تركبه منها حقيقة، وإلا لزم القول بتركّب المرتبع من مثلّين، وهكذا في كثير من الأشكال المنتظمة، وانتهى.

## الفصل العاشر في أحكام مختلفة للكمّ

قد تقدّمت الإشارة إلى أنّ من خواصّ الكمّ المساواة والمفاوتة؛ و منها الانقسام، خارجاً، كما في العدد، أو وهماً، كما في غيره؛ و منها وجود عادّ منه يعدّه. ٢ و هناك أحكام أخر أوردوها:

أحدما: أنَّ الكمّ المنفصل \_ و هو العدد \_ يوجد في المادّيّات والجرّدات جميعاً. و أمّا المتّصل غير القارّ منه \_ و هو الزمان \_ فلا يوجد إلّا في المادّيّات. و أمّا المتّصل القارّ \_ و هو الجسم التعليميّ والسطح والخطّ \_ فلا يوجد في الجرّدات، إلّا عند من شت عالماً مقداريّاً مجرّداً له آثار المادّة دون نفس المادّة. <sup>٢</sup>

١ـ توله ﷺ: وقد تقدّمت،

في الفصل الثامن.

٢\_قوله ﷺ: وومنها وجود عادّ منه يعدّه،

أي: من داخله. سواء كان من جنسه كما في الكمّ المتّصل، أم لم يكن كالواحد بالنسبة إلى العدد. ٣-قوله ﷺ والمتّصل غيرالقارّ منه - وهو الزمان - فلا يوجد إلاّ في المادّيّات،

بناء على ما تبنّوه من اختصاص الحركة بالمادّيّات. وأمّا على ما ذهبنا إليه من إمكان تحقّق الحركة في المجرّدات أيضاً، لأنّ الحركة ليست متقوّمة بالقرّة والمادّة، وإنّما هي سيلان الوجود فتحقّق الزّمان في المجرّدات أيضاً بمكان من الإمكان.

٤ـ قوله ﷺ؛ وإلاَّ عند من يثبت عالماً مقداريًا مجرِّداً له آثار المادَّة دون نفس المادَّة،

الثاني: أنّ العدد لاتضادّ فيه: لأنّ من شروط التضادّ غاية الخلاف بين المتضادّين، و ليست بين عددين غاية الخلاف، إذ كلّ مر تبتين مفروضتين من العدد فإنّ الأكثر منهما يزيد بعداً من الأقلّ بإضافة واحد إليه.

أي: عند من يثبت عالم المثال. وهم الإشراقيّون وصدرالمتألّهين في ومن يحذو حذوه من أبناء الحكمة المتعالية، ومنهم المصنّف في وأنّما عبّر هنا بما قد يشعر بعدم اختياره له، إمّا لأنّه لم يثبت وجود عالم المثال بعد، وإمّا لأنّ معظم كلماته في هذه المرحلة مسوقة على مباني المشّائين. قال في في الفصل الأوّل من المرحلة السادسة من بداية الحكمة والأبحاث في هذه المقولات وانقساماتها إلى الأنواع المندرجة تحتها طويلة الذّيل جدّاً؛ ونحن نلخّص القول على ما هو المشهور من مذهب المشّائين مع إشارات إلى غيره، انتهى.

قوله ألهُ: ﴿إِلَّا عند من يثبت عالماً مقداريّاً ﴾

فعليه يكون الجسم التعليميّ والسطح موجودين في المسجرّدات، وكذا الخطّ إن كان موجوداً في عالم المادّة؛ فإنّ عالم المثال إنّما هو مثال لما في عالم المادّة؛ فما لا وجود له في عالم المادّة لادليل على وجوده في عالم المثال.

قوله يُؤكئ: وله آثار المادّة،

أي: في الجملة. فإنّ المثال إنّما هو واجد لبعض آثار المسادّة، كـالكمّ والشكـل واللـون والوضع والإضافة؛ وأمّا القرّة والاستعداد والحركة فلا. كذا ذكروا.

### ۵ـقوله ﷺ: وأمّا الاحتجاج عليه،

كما في المباحث المشرقيّة ج ١، ص ١٨٨ والأسفار ج ٤، ص ١٨ حيث استدلّ فيهما على ذلك بوجو، ثلاثة ذكر المصنّفﷺ وجهين منها، فقوّى الأوّل واعتمد عليه، وناقش في الثاني.

### عدقوله الله: والضدّ لا يتقوّم بالضدّ،

ففيه \أن المرتبة من العدد لو تركبت مما دونها من المراتب، كانت المراتب التي تحتها في جواز تقويمها على السواء؛ كالعشرة، مثلاً يجوز فرض تركبها من تسعة و واحدة، و ثمانية و اثنين، و سبعة و ثلاثة، و سنّة و أربعة، و خمسة و خمسة، و تعين بعضها للجزئيّة ترجّع بلا مرجّع، و هو محال. و قول الرياضيّين: إنّ العشرة مجموع الثمانية والاثنين، معناه مساواة مرتبة من العدد لمرتبتين؛ لاكون المرتبة، و هي نوع واحد، عن المرتبتين، و هما نوعان اثنان.^

و نظير الكلام يجري في الكمّ المتّصل مطلقاً. ٩ وكذا لايضادٌ الجـسم التـعليميّ

فإنَّ الضدَّين متقابلان لايمكن اجتماعهما في مصداق واحد والألزم اجتماع الضدَّين وهو محال.

#### ٧- قوله 🎕 وقفيه ١

ويرد عليه أيضا: أنّ كلّ عدد فمفهومه تكرّر الواحد بمقتضى مدلوله. فالاثنان في مفهومه هو تكرّر الواحد مرّة، وبعبارة اخرى هو واحد وواحد. والمفهوم من الثلاثة ثلاث وحدات، ومن الأربعة أربع وحدات، ومن الخمسة خمس وحدات وهكذا. وليس معنى الخمسة اثنان و ثلاثة.

# ٨ـ قوله ﷺ: ولاكون المرتبة، وهي نوع واحد، حين المرتبتين، وهما نوحان اثنان،

فإنَّ ذلك من كثرة الواحد، وهو محال.

فماهيّة العشرة ليست إلاً ما يحصل من تكوّر الواحد تسع مرّات. وأمّا خمسة وخمسة فهما ماهيّتان لاماهيّة واحدة. وليس مجموع الماهيّتين نفس ماهيّة العشرة. نعم مجموعهما معروض لماهيّة الاثنين، فإنّ المعدود بالاثنين كما يمكن أن يكون هي الاّحاد كذلك يمكن أن يكون الأعداد.

## ٩ قوله الله المنتصل مطلقاً على الكمّ المتّصل مطلقاً ع

أي: نظير الكلام، من عدم وجود التضادُ لعدم وجود غاية الخلاف، يـجري فـي الكـمّ المتّصل سواء أكان قارًا أم غير قارّ. سطحاً ولا خطّاً، ولا سطح خطّاً، إذ لا موضوع واحداً هناك يتعاقبان عليه ١٠. ولا يتصوّر هناك غاية الخلاف.

### • ١-قوله ﷺ: وإذ لاموضوع واحداً هناك يتعاقبان عليه،

فإنّ الجسم التعليميّ موضوعه الجسم الطبيعيّ، لأنّ النسبة بينهما نسبة المستعيّن إلى المبهم، والتعليميّ تعيّن الطبيعيّ؛ والسطح موضوعه الجسم التعليميّ، لكونه نهايته؛ والخطّ موضوعه السطح، لكونه نهايته؛

## ١١ـ قوله ﷺ: «هو ضروريّ أو قريب منه»

التصديق الضروريّ هو ما لا يحتاج إلى برهان يحصل بالفكر. والقريب منه ما يحتاج إليه، ولكن مقدّمات البرهان كلّها بديهيّة، فلايحتاج العلم بها إلى برهان أو براهين أخر. وهذا بخلاف التصديق الذي لايكون قريباً من الضروريّ، حيث إنّ بعض مقدمات البرهان عليه أو كلّها ممّا يحتاج إلى فكر ونظر وإقامة برهان،كما أنّه قد يكون مقدّمات ذلك البرهان أو بعضها أيضاً محتاجة إلى إقامة برهان عليها. وهكذا.

وبعبارة أخرى: التصديق البديهي هو ما لايحتاج إلى برهان يحصل بالفكو، والقريب من البديهي ما يحتاج إلى برهان بسيط للايتألف من البديهي ما يحتاج إليه قياس بسيط للايتألف من أقيسة مختلفة لبأن بكون القياس المنتج للمطلوب مؤلفاً من مقدّمات بديهية لاحاجة في شيء منها إلى إقامة برهان يثبتها. كان تقول في ما نحن فيه: إنّ الكمّ لايوجد فيه الاختلاف بالكمال والنقص، والتشكيك بالشدّة والضعف اختلاف في الكمال والنقص، فالكمّ لايوجد فيه الشكم لايوجد

الخطة الخطة الخطة الخطة الخطة الخطة المناهية.

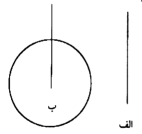
الرابع: قالوا: إنّ الأبعاد متناهية. "و استدلّوا عليه بوجوه، من أوضحها: أنّا نفرض خطّاً غير متناه "، وكرة خرج من مركزها خطّ مواز لذلك الخطّ غير المتناهى؛ فإذا تحرّكت الكرة، تلاقى الخطّان ١٥، عصادرة أقىليدس ١٠، فصار الخطّ

### ١٣ ـ قوله 🍰: وقالوا: إِنَّ الأَبعاد متناهية ۽

يظهر من هذا التعبير أنّه غير راض بما قالوا. وسنشير إلى وجه ضعف كلّ من الأدلّه التي أقاموها عليه.

### ١٤. قوله رائنًا نفرض خطًّا غير متناه،

إِنّا نفرض خطاً من نقطه وألف، إلى غير النهاية، ونفرض كوة مركزها وب، خرج من المركز خط غير متناه موازٍ لذلك الخطّ. فإذا تحرّكت الكرة على جهة عقرب الساعة مثلاً صار الخطّ الخارج من المركز مسامتاً للخطّ غير المتناهى المفروض بعد ماكان موازياً له.



#### 10-قوله ﷺ: وفإذا تحرّكت الكرة تلاقي الخطّان،

أي: خرج الخطّان عن الموازاة وصارا بحيث يتلاقبان بامتداد الخطّ الخارج من مركز الكرة. 1*5-قوله نيًا: وبمصادرة أقليدس* 

قال شيخنا المحقق \_ دام ظلّه \_ في التعليقة: ووهي أنّ الخطين إذا كانا متوازيين فلا يتقاطعان وإن امتدًا إلى غير النهاية، وإذا خرجا عن التوازي تقاطعا لامحالة، انتهى. والمصادرات مبادئ تصديقيّة للعلم، بيّنة بديهيّة، لاتقبل الإنكار ولكن يتلقّاها المتعلّم مع للم الخارج من المركز مسامتاً للخطّ غير المتناهي المفروض٬۱۰ بعد ما كان موازياً له. فني الخطّ غير المتناهي نقطة بالضرورة هي أوّل نقط المسامنة٬۱۰ لكن ذلك محال، إذ

الشكّ والإنكار، على ما في شرح اللئالي المنتظمة للحكيم السيزواري في وقال الخوارزمي في مفاتيح العلوم في الفصل الأوّل من الباب الخامس من المقالة الثانية: والمصادرات: أصول مسائل الهندسة ومبادثها، تذكر في أوّل الكتاب أو في أوّل كلّ بـاب، وانتهى. ومصادرات أقليدس كتاب لإمام المشكّكين الرازي. فراجع لعلّك تجد أنه ترجمة أو تلخيص لكتاب الأسطقسات الذي هو كتاب لأقليدس ـ بضمّ الهمزه و كسر الدال ـ في أصول الهندسة ومبادثها، حرّره المحقّق العظيم نصيرالدين الطوسي في .

قال شيخنا العلاَّمة نجم الدين الحسن زاده الآملي - دام ظلّه - : المقصود بلفظة المصادرة في هذا المقام نفس المعنى الذي ذكره المنطقيّون عند تقسيم المبادئ. فأقليدس لمّا رأى وضوح هذا الأصل لم يستدلّ عليه. ولذا سُمّي مصادرة. لكن جاء بعده ابن ميثم وكتب رسالة وبيّنه بالبرهان، ثمّ كتب الخيّام أيضاً رسالة في إثباته. وأخيراً نهض المحمّن الطوسي على بكتابة رسالة بيّنه فيها ببيان برهاني موجز.

١٧- قوله ﴿ ومسامتاً للخطُّ غير المتناهي المفروض،

أي: متوجّهاً إلى سمت الخطّ غير المتناهي.

١٨ـ قوله ﷺ: وففى الخطِّ خير المتناهى نقطة بالضرورة هي أوَّل نقط المسامتة ،

قالﷺ في الأسفار ج ٤، ص ٢٢ في وجهه: ولأنَّ هذه الحركة حادثة، ولها ابتداء بمعنى الطرف... انتهى.

وفيه: أنَّ طرف الحركة لاتكون إلاَّ نقطة على نفس الخطَّ الخارج من مركز الكرة، فإنَّ مبد، الحركة -كما سيأتي في الفصل الخامس من المرحلة التاسعة - لايكون إلاَّ خارجاً عن الحركة، تقع الحركة بينه وبين المنتهى.

فضرورة وجود المبدء للحركة لايستلزم ضرورة وجود نقطة هي أوَّل نقط المسامتة. بل نقول: لمَّا كانت المسامتة لاتحصل إلاَ بحركة الكرة فأوَّل نقط المسامتة منوط بتحقّق أقلَ جزء من الحركة، وليس للحركة بما هي أمر ممئذ جزء يصحّ أن يعدُ أقلَ جزء لها؛ إذ كلَّ جزء الله للحركة على المحركة الماهي أمر ممئذً لايكن أن يفرض على الخطِّ نقطة مسامتة إلَّا و فوقها نقطة يسامتها الخطِّ قبلها.

وقد أقيم على استحالة وجود بعدٍ غير متناه براهـين أخــر، كــبرهان البــطبيق والبرهان السلّـميّ، و غير ذلك.

السادس: أنّ العدد ليس بمتناه، و معناه أنّه لاتوجد مرتبة من العدد إلّا ويمكن فرض ما يزيد عليها، و كذا فرض ما يزيد على الزائد، ولا تقف السلسلة حتى تنقطع بانقطاع الاعتبار؛ و يسمّىٰ غير المتناهي اللايقنيّ؛ ولا يوجد من السلسلة دائماً بالفعل إلاّ مقدار متناه، و ما يزيد عليه فهو في القوّة. و أمّا ذهاب السلسلة

مفروض منها تقبل القسمة إلى أجزاء كلّ منها أقلَ منه، ولا تقف القسمة على حدّ، كما سيصرّ عن الله في الفصل الخامس من المرحلة التاسعة. هذا.

ولعلّه لما في هذا الدليل بل في سائر الأدلّة من المناقشة صدّر كلامه ﴿ بقوله: وقالوا...». 1- *دقوله ﷺ: ولازمه قيام البعد بنفسه من دون معروض يقوم به* 

المراد من البعد هنا هو الحجم؛ لأنّ الخلاء كما فسره في الفصل التاسع من المرحلة السادسة من بداية الحكمة: وهو الفضاء الخالي من كلّ شاغل يملؤه، انتهى.

ثمّ لا يخفى عليك: أنّ قوله: وولازمه قيام البُعد بنفسه من دون معروض يقوم به ه جملة معترضة أتى بها للإشارة إلى وجه امتناع الخلاه وحاصله: أنّ الحجم عرض ولا يمكن وجود العرض من دون معروض يقوم به. هذا.

ولكن يرد عليه: أنّ الحجم الذي يتصوّر في الخلاّ ليس حجماً حقيقيّاً، وإنّما هو حجم اعتباري، فكما يعتبر العقل اللاواقعيّة واقعيّة للعدم، كذلك يمتبر له حجماً. وإذا لم يكن الحجم حقيقيّاً لم يتمّ مارامع في من الدليل على بطلان الخلاّ.

## ٣٠ قوله الله الله الكلام فيه في بحث الأين،

لايخفى عليك بعد الرجوع إلى ذلك المبحث أنه ين قد فاته التكلّم عنه هـناك، بـل لم يتعرّض له في هذا الكتاب إلا ههنا فقط. بالفعل إلى غير النهاية، على نحو العدول دون السلب التحصيليّ ٢٠، فغير معقول، فلا كلّ ولا مجموع لغير المتناهي بهذاالمعني ٢٠، ولا تحقّق فيه لشيء من النسب الكسريّة، كالنصف والثلث والربع؛ و إلاّ عاد متناهياً.

### ٢١ ـ قوله ﷺ: وعلى تحو العدول دون السلب التحصيليّ)

حتى يكون موجبة معدولة ويحتاج إلى موضوع موجود ويستلزم اتصاف سلسلة موجودة بأنّها غير متناهية. هذا.

ولكن لايخفى: أنه لافرق بين العدول والسلب التحصيليّ بعد وجود الموضوع، الذي هو ههنا سلسلة العدد. كما مرّ في الفصل الأوّل من المرحلة الرابعة من قوله على القضيّة المنافقة وإنّ القضيّة المعدولة المحمول تساوي السالبة المحصّلة عند وجود الموضوع، انتهى.

بل الموجبة المعدولة والسالبة المحصّلة كلتاهما صادقتان إن أريد بعدم التـناهي عـدم الوقوف بمعنى وجود قوّة الزائد وإمكان وجود عدد أكثر، وكلتاهما كاذبتان إن أريد به عدم الانتهاء الفعليّ

## ٢٢ قوله ﷺ: وفلا كلُّ ولا مجموع لغير المتناهي بهذا المعنى:

ولكن فيه: أنَّ الكلِّ والمجموع والنسب الكسريَّة إنَّما هي من خواصّ المتناهي، وأمَّا غير المتناهي فليس كذلك؛ فعدم وجود خواصّ المتناهي فيه لايستلزم عدم معقوليَّته.

قوله ﷺ: «فلاكلُ ولا مجموع،

الفاء للسببيّة، فما بعدها تعليل لعدم معقوليّة ذهاب السلسلة إلى ما لايتناهي.

## الفصل الحادي عشر في [تعريف]الكيف وانقسامه الأوّليّ

عرّ فوه بأنّه عَرّض لا يقبل القسمة ولا النسبة لذاته. فيخرج بر العرض» الواجب لذاته او الجوهر، و بقيد «عدم قبول القسمة» الكمّ، و بقيد عدم قبول النسبة المقولات السبع النسبيّة، و يدخل بقيد «لذاته» ما يعرضه قسمة أو نسبة بالعرض.

قال صدرالمتألمين في: «المقولات لما كانت أجناساً عالية ليس فوقها جنس، لم عكن أن يورد لها حدًا؛ ولذلك كان ما يورد لها من التعريفات رسوماً ناقصة الكتفى فيها بذكر الخواص لإفادة التميز. ولم يظفر في الكيف بخاصة لازمة شاملة، إلا المركب من العرضية والمغايرة للكم والأعراض النسبية، فعرف بما محصله: أنّه عرض

#### ١-قوله ﷺ: وفيخرج بوالعرض، الواجب لذاته،

حيث إنّه لاماهيّة له، حتّى يكون عرضاً أو جوهراً.

ولا يخفى عليك: أنّه يخرج أيضاً على القول بكونه تعالى ذا ماهيّة، كما هو الحقّ، إذ عليه يكون داخلاً في الجوهر، فليس بعرض.

٢. قوله ﷺ: ولم يمكن أن يورد لها حدًا

لأنّ قوام الحدّ بالفصل، وما لاجنس له لافصل له.

## ٣- قوله الله: وكان ما يورد لها من التعريفات رسوماً ناقصة،

لفقدانها الجنس، والرسم التام يحتاج إلى الجنس، سواء أ قلنا: إنَّه ما يتركّب من الجنس والخاصة أم قلنا: إنّه ما يتركّب من الجنس القريب والخاصة، على اختلاف القولين في ذلك. يغاير الكمّ والأعراض النسبيّة؛ لكنّ هذا التعريف تعريف للشيء بما يساويه في المعرفة والجهالة، لأنّ الأجناس العالية ليس بعضها أجلى من بعض ، ولو جاز ذلك لجاز مثله في سائرالمقولات، بل ذلك أولى ، لأنّ الأمور النسبيّة لاتـعرف إلّا بـعد معروضاتها التي هي الكيفيّات ؛ فعدلوا عن ذكر كلّ من الكمّ والأعراض النسبيّة إلى ذكر الخاصّة التي هي أجلى.» انتهى ملخّصاً. (الأسفار، ج ٤، ص٥٨).

وينقسم الكيف انقساماً أوّليّاً إلى أربعة أقسام كلّيّة، هي: الكيفيّات المحسـوسة، والنفسانيّة، والمختصّة بالكنّيّات، والاستعداديّة. و تعويلهم في حصرها في الأربـعة على الاستقراء.

### ٤- قوله رأى: ولأنَّ الأجناس العالية ليس بعضها أجلى من بعض،

فإنّها مفاهيم في عرض واحد، ليس بعضها أعمّ من بعض حتّى يكون أجلى مـنـه؛ فــإنّ المفهوم كلّما كان أبسط وأعمّ كان أجلى.

#### ۵ قوله ﷺ: وبل ذلک أولى،

اسم الإشارة يشير إلى ساتر المقولات باعتبار شمولها للأعراض النسبيّة. وبعبارة أخرى: هي إشارة إلى الأعراض النسبيّة على طريقة الاستخدام. يدلّ على ذلك قوله على الأنّ الأمور النسبيّة ... ه فإنّ التعليل يخصّص كما أنّه يعمّم.

## عُـ قوله ﷺ: «الأمور النسبيّة لا تعرف إلاّ بعد معروضا تها التي هي الكيفيّات؛

أي: في الجملة. فإنّ المقولات النسبيّة تعرض الجواهر والكمّ، بل تعرض أنفسها، كما تعرض الكيفيّات. فواجع ما ذكره في البحث الوابع من الفصل السادس عشر من أنّ الإضافة تعرض جميع المقولات حتى نفسها.

## الفصل الثاني عشر في الكيفيّات المحسوسة <sup>(</sup>

و من خاصّتها أنّ فعلها بطريق التشبيه ، أي جعل الغير شبيهاً بنفسها ؟؛ كما تجعل

### ١- قوله ﷺ: وفي الكيفيّات المحسوسة ا

لا يخفى عليك: أنَّ الكيفيّات المحسوسة تكتسب قيمتها من الحسّ، فإذا ثبت أنَّ الاحساس القيمة له، حيث يحتمل كون العلم الحسّيّ حاصلاً من تفاعل المحسوس والجهاز الحسّي، لم يبق قيمة الكيفيّات المحسوسة.

قال المصنف على في الفصل العاشر من المرحلة السادسة من بداية الحكمة: وولعلماء الطبيعة اليوم تشكيك في كون الكيفيّات المحسوسة موجودة في الخارج على ما هي عليه عند الحسّ مشروح في كتبهم، انتهى.

### ٢ قوله الله: ومن خاصتها أنَّ فعلها بطريق التشبيه ا

الظاهر أنَّ مراد، و الخاصة الخاصة المساوية التي يمكن أن يعرف بها، وفاقاً لماذهب إليه الشيخ في مقولات الشفاء، ص ١٧٢، ط. مصر، وتبعه صدرالمت ألهين في الأسفارج ٤، ص ١٦٤ وأورد عليه الوازي في المباحث، ج ١، ص ٢٦٦ بأنها غير عامة، لعدم شمولها للخفة والثقل والرطوبة واليبوسة.

وأجاب عنه صدرالمتألَّهين أنها أيضاً تفعل في الحسّ أمثالها، كما يلقى السواد شبحه على العين. فتأمّل

### ٣ قوله ﴿ وأَى جعل الغير شبيها بنفسها ،

لاانتقالها إلى الغير؛ فإنّ انتقال العرض محال.

الحرارة مجاورها حارًاً، وكما يلتي السواد مثلاً شميحه \_أي مثاله \_على العمين. والكميفيّات المحسسوسة تسنقسم إلى: المبصرات، والمسموعات، والمذوقات. والمشمومات، والملموسات.

والمبصرات: منها الألوان؛ فالمشهور النها كيفيّات عينيّة موجودة في خارج الحسّ؛ وأنّ البسيط منها البياض والسواد<sup>ه</sup>، و باقي الألوان حاصلة من تركّبها أقساماً من التركيب. و قيل: الألوان البسيطة، التي هي الأصول، خمسة: السواد، والبياض، والحمرة، والصفرة، والخضرة. وباقي الألوان مركّب منها.

و قيل: اللون كيفيّة خياليّة لاوجود لها وراء الحسّ ٢، كالهالة و قــوس قــزح و

#### ٤ ـ قوله ﴿: وفالمشهور)

أي: فإنَّ المشهور أنَّها كيفيّات. فالفاء للسببيَّة.

۵ـ قوله ﷺ: وأنَّ البسيط منها البياض والسواد،

ومن هنا جعلوهما من أمثلة المتضادّين، اللذين يشترط فيهما غاية الخلاف.

عـ قوله ﴿ وقيل: الألوان البسيطة، التي هي الأصول، خمسة ٣

والمشهور عندالفيزياتيين اليوم أنّ بسائط الألوان ثلاثة: الحمرة والخضرة والزرقة.

٧-قوله ﴿ وَقِيلَ: اللَّونَ كَيْفَيَّةَ خِيالَيَّةَ لأوجودُ لَهَا وَرَاءُ الْحَسَّ،

قال الله في الأسفار، ج ٤، ص ٨٥: وذهب بعض الناس إلى أن لاحقيقة للون أصلاً، بل جميع الألوان من باب الخيالات، كما في قوس قزح والهالة وغيرهما؛ فإنّ البياض إنّما يتخيّل من مخالطة الهواء للأجسام الشفّافة المتصفّرة جدّاً، لكثرة السطوح المتعاكسة عنها النور بعضها من بعض، كما في الثلج، فإنّه لاسبب هناك إلاّ مخالطة الهواء ونفرذ الضوء في أجزاء صغار جمدية وكثرة انعكاساته؛ وكما في زبد الماء والمسحوق من البلور والزجاج الصافي. وأما السواد فمن عدم غور الضوء في الجسم لكثافته واندماج أجزائه.

والحاصل: أنّ البياض هو راجع إلى النور، والسواد إلى الظلمة، وباقي الألوان متخيّلة من تفاوت اختلاط الشفيف بالهواء. وربما يسند السواد إلى الماء نـظراً إلى أنّـه يـخرج الهواء للم غيرهما^، وهي حاصلة من أنواع اختلاط الهواء بالأجسام المُشِفّة أ، أو انعكاس منها. و من المبصرات النور؛ و هو غني عن التعريف. و ربما يعرّف بأنّه الظاهر بذاته المظهر لغيره؛ و ينبغي أن يراد به إظهاره الأجسام للبصر ١٠، ولو أُطلق الإظهار، كان

فلا يكمل نفوذ الفسوء إلى السطوح، ولأجل هذا يميل الثوب المبلول إلى السواد، انتهى. فالسبب لتخيّل الألوان أنّ النور يختلف تأثيرها في الأجسام، حيث ينفذ في بعضها، وهي الأجسام الشفّافة، ولا يتفذ في بعضها الآخر، وهي الأجسام الكثيفة؛ وأيضاً يختلف نفوذه في ما ينفذ فيها ناختلاف اختلاط الهواء بالأجسام الشفّافة.

فعدم نفرذ النور يوجب تخيّل السواد، ونفوذه على اختلاف كيفيّاته يوجب تخيّل باقي الألوان؛ فما ينفذ فيه نفوذاً تامّاً بحيث يحصل فيه انعكاسات كثيره يتخيّل أبيض. وهكذا.

ولا يخفى عليك: أنَّ هذا الرأى معاكس لما يراه الطبيعيّرن اليوم، من أنَّ اللون كيفيّة خياليَّة والسواد معلول لنفوذ أمواج النور في الجسم وعدم انعكاسها أصلاً إلى الشبكيّة، والبياض معلول لعدم نفوذها وانعكاسها بأجمعها إلى الشبكيّة، وباقي الألوان حاصلة من نفوذ بعض أمواج النور وعدم نفوذ بعضها الأخر.

### لمدقوله ಜ (وغیرهما)

كالسراب.

# ٩. قوله ﷺ: وهي حاصلة من أنواع اختلاط الهواء بالأجسام المُشِفَّة،

لا يخفى عليك، بالالتفات إلى ما حكيناه عن الأسفار في بيان هذا القول، أنّ كلام المصنّف على المسنّف على من السبه البعيد؛ فإنّ الكفيّة الخياليّة المذكورة تحصل من اختلاف تأثير النور في الأجسام، بنفوذه في بعضها وعدم نفوذه في بعضها الآخر، واختلاف تأثير النور في الأجسام يحصل من أنواع اختلاط الهواء بالأجسام المشفّة.

قوله يُؤلا: «هي حاصلة من أنواع اختلاط الهواء بالأجسام المُشِفَّة»

هذا في غير السواد، وقوله: «أو انعكاس منها» ناظر إلى السواد. هذا.

• ١- قوله ﷺ: وينبغي أن يراد به إظهاره الأجسام للبصرة

وكذا في الظهور. فالمراد بظهوره بذاته ظهوره للبصر بذاته.

ذلك خاصّة للوجود.١١

وكيف كان، فالمعروف من مذهبهم أنّه كيفيّة مبصرة توجد في الأجسام النسيّرة بذاتها، أو في الجسم الّذي يقابل نيّراً، من غير أن ينتقل من النيّر إلى المستنير. ١٣ و يقابله الظلمة مقابلة العدم للملكة. و قيل: إنّ النور جوهر جسهانيّ. وقيل: إنّه ظهور اللون. ١٣ والمسموعات هي الأصوات. والصوت: كيفيّة حاصلة من قرع عنيف أو قسلع عنيف مستتبع لتموّج الهواء الحامل للأصوات؛ فإذا بلغ التموّج الهواء الجساور لصاخ الاذن، أحسّ الصوت. ١٣ و ليس الصوت هوالتمرّج، ولا نفس القلع والقرع ١٥؛ وليس

### ١١ ـ قوله ﷺ: وكان ذلك خاصة للوجود،

فيعمّ كلّ وجود سواء أكان نوراً أم غيره.

١٧-قوله ﷺ: ومن غير أن ينتقل من النيّر إلى المستنير،

بل بطريق التشبيه -كمامر - فالنور الموجود في النيّر يجعل مجاوره منيراً، والمجاور يجعل ما جاوره منيراً، وهكذا، حتّى يصل إلى المستنير فيصير منيراً بذلك.

### ١٣-قوله ﷺ: وقيل: إنَّه ظهور اللون،

أي: إنّه ظهور اللون لمخيّلتنا. فالنور على هذا كيفيّة خياليّة تظهر لنا عند رؤية اللّون. فهذا القائل منكر لوجود النور، كما صرّح به الحكيم وجلوه في تعليقته على الأسفار ج ٤، ص ٩٠. فهذا القرل معاكس للقول السابق في اللون، حيث أنكر اللون واعتقد بأنّه ظهور الضوء للخيال، حيث قال: واللون كيفيّة خياليّة لاوجود لها وراء الحسّ، انتهى.

٤٠-قوله ﷺ: وفإذا بلغ التموّج الهواء المجاور لصماخ الاذن، أُحسّ الصوت،

وذلك بإيجاد الكيفيّة القائمة بالهواء شبيهها في صماخ الأذن. فتذكّر مامرٌ في أوّل الفصل من أنّ فعل الكيفيّات المحسوسة بطرين التشبيه.

# ١٥ـ قوله ﷺ: وليس الصوت هو التموّج، ولانفس القلع والقرع؛

قال في درّة التاج، ص ٥٥ ما حاصله: الصوت ليس نفس القلع والقرع لأمور: الأوّل: أنّا نحسّ بالصوت ونتصوّره من دون أن نحسّ بالقلع أو القرع ونتصوّره. الصوت الحسوس خيالاً في الحسّ معدوماً في خارج الحسّ. ١٤

والمذوفات هي الطعوم المدركة بالذائقة؛ و قد عدّوا بسائطها تسعة، و هي: الحرافة، والملاحة، والمرارة، والدسومة، والحلاوة، والتفه، والعفوصة، والقبض ١٧٠ والحموضة؛ وما عدا هذه الطعوم طعوم مركّبة منها.

والمشعومات أنواع الروائح المحسوسة بالشامّة. وليس لأنواع الروائح التي ندركها أساء عندنا نعرفها بها، إلّا من جهة إضافتنا لها إلى موضوعاتها، كها نقول: رائحة المسك و رائحة الورد: أو من جهة موافقتها للطبع و مخالفتها له، كما نقول: رائحة طيّة و رائحة منتنة؛ أو من جهة نسبتها إلى الطعم كها نقول: رائحة حملوة و

الثاني: أنهما يدركان بالبصر، والصوت لايدرك إلاّ بالسمع.

الثالث: أنَّهما يزولان ويبقى الصوت.

ومن هنا يظهر أنّه ليس نفس الحركة والتموّج أيضاً.

قال في شرح حكمة العين، ص ٢٩٨: «وإنّما لم يكن الصوت نفس التموّج والقرع أو القلع، لأنّ التموّج محسوس باللمس، فإنّ الصوت الشديد ربما ضرب العسماخ فأفسده، والقرع والقلع يحسّان بالبصر، ولا شيء من الصوت يحسّ باللمس أو البصر، انتهى.

١٤ قوله ﷺ: وليس الصوت المحسوس خيالاً في الحسّ معدوماً في خارج الحسّ

قال في درّة التاج، ص ٥٥١ في وجهه ما حاصله: وإلاّ لم نعرف من سماع الصوت جهته ولا قرب مبدئه وبعده، أي: لم يمكن الاستدلال من حالتي جهره وخفائه على قرب منشأه وبعده.

#### ١٧ ـ قوله ﴿ والعفوصة والقبض،

قال عُمَّا في الأسفار، ج ٤، ص ١٠٣: والعفص والقابض متقاربان في الطعم، لكنّ القابض يقبض ظاهر اللسان، والعفص باطنه أيضاً، انتهى. الأوّل مثل ما يحصل من أكل الخوخ غير الناضج، والثاني مثل ما يحصل من أكل الكاكى ـ الخرما ـ غير الناضج، وفي معجم معين بالفارسية: «عفوصت: كسى، كس بودن، مزواى مانند مزة مازو و سنجد نارسيده و خرمالو و برخى شرابهاى انگورى، انتهى.

رائحة حامضة. و هذا كلّه دليل ضعف الإنسان في شامّته ١٠/ كها ذكره الشيخ. والملموسات أنواع الكيفيّات المحسوسة بحسّ اللمس؛ وقد عدّوا بسائطها اثنني عشر نوعاً، همي: الحسرارة والبرودة، والرطوبة واليبوسة، واللطافة والكشافة، واللزوجة والهشاشة ١٠، والجفاف والبلّة ٢٠، والثقل والخفة. وقد ألحق بهما بعضهم

## 18. قوله ﷺ: «هذا كلَّه دليل ضعف الإنسان في شامَّته»

الخشونة، والملاسة، والصلابة، واللن؛ والمعروف أنَّها مركَّبة.

أقول: بل دليل عدم حاجة الإنسان إلى ذلك.

### ١٩. قوله ﷺ: واللزوجة والهشاشة،

قال في المباحث المشرقيّة ج ١، ص ٢٨٤، ط بيروت، ص ٣٩٦.

وأمّا اللزوجة فكيفيّة مزاجيّة غير بسيطة، وذلك لأنّ اللزج هو الذي يسهل تشكيله بأيّ شكل أريد، ولكن يعسر تفريقه، بل يمتدّ متصالاً؛ فهو مؤلّف من رطب ويابس شديدي الالتحام والامتزاج، فإدعانه من الرطب، واستمساكه من اليابس، فإنّك إن أخذت تراباً وماءً وجهدت في جمعهما بالدق والتخمير حتى يشتد امتزاجهما حدث لك جسم لزج. والهش ما يخالفه، وهو الذي يصعب تشكيله ويسهل تفريقه؛ وذلك لغلبة البيس فيه وقلّة الرطب مع ضعف المزاج، انتهى.

### ٢٠. قوله ﴿: والجفاف والبُّلَةَ ﴾

الفرق بين البلّة والرطوبة أنَّ الرطوبة ما تكون مقتضىٰ ذات الشيء، بخلاف البلّة. قال في المباحث المشرقيَّة ج ١، ص ٢٨٤: «اعلم أنَّ هاهنا رطباً ومبتلاً ومنتقعاً. فالرطب هو الذي صورته النوعيَّة تقتضى كيفيَّة الرطوبة.

والمبتلُّ هو الجسم الذي لا يقتضي صورته النوعيَّة كيفيَّة الرطوبة، ولكن قارنه جسم بهذه لصفة.

ثمُ المبتل قد يقال لما التصق الجسم الرطب بظاهره فقط، وقد يقال أيضاً لما نفذ في عمقه، وهذا القسم يقال له المنتقء، انتهى.

# الفصل الثالث عشر في الكيفيّات المختصّة بالكمّيّات

و هي الكيفيّات العارضة للجسم بواسطة كمّيّته ، فـيتّصف بهــاالكــمّ أوّلاً، ثمّ الجسم لكنيّته: كالاستدارة في الخطّ ، والزوجيّة في العدد.

# ١- قوله ﴿: ووهي الكيفيّات العارضة للجسم بواسطة كتميّته ٢

أي: للجسم المادّي. ولكن بالالتفات إلى مامرٌ في الفصل العاشر، من وجود العدد في المجرّدات ـ كالمادّيّات ـ تبيّن أنّ الكيفيّات المختصّة بالكمّ المنفصل لا تختصّ بالجسم، بل الكيفيّات المختصّة بالكمّ المنقصل أيضاً غير مختصّة به، لوجودها في المجرّدات المثاليّة أيضاً. اللّهمّ إلاّ أن يممّم الجسم في كلامهيّ للأعمّ من الطبيعيّ والمثاليّ. ويبدو أنّ هذا التعريف إنّما هو من المشهور القائلين باختصاص الكمّ بالأجسام، كما يظهر منهم عند تقسيم الحكمة باعبار موضوعها إلى إلهيّ ورياضيّ وطبيعيّ.

# ٢ قوله ﴿: وكالاستدارة في الخطُّ

يظهر منه أنه يُ أراد من الاستدارة ما يعبّر عنه بالانحناء في مصطلح الرياضيّين اليوم، وهو الذي يوصف به الخطّ وتقابله الاستقامة؛ يدلّ على ذلك تقييده بالخطّ بضميمة ما سيأتي من عدّها مقابلاً للاستقامة. - في قوله ي بعد أسطر: وفالاستقامة في الخطّ، وتقابلها الاستدارة، - وهذا المعنى هو الظاهر أيضاً من الامام الرازي في قوله في المباحث المشرقيّة ج ا، ص ١٩ ٤ ٤: ولاشك في أنّ المتصف عند التحقيق بالاستقامة والاستدارة هو الخطّ، انتهى. ولعلّ استعمال الاستدارة بهذا المعنى خلاف المصطلح المتعارف، إذ لم نجد من يفسّرها ولعلّ استعمال الاستدارة بهذا المعنى خلاف المصطلح المتعارف، إذ لم نجد من يفسّرها

### وهي للالة أقسام بالاستقراء:

الأوّل الشكل والزاوية.

الثاني ما ليس بشكل و زاوية، مثل الاستدارة والاستقامة، من الكيفيّات العارضة للخطّ والسطح والجسم التعليميّ."

بهذا المعنى، فإنَّ بعضهم جعلها وصفاً للسطح فقط، قال في دستور العلماء ج ١، ص ١٠٢: «الاستدارة: كون السطح بحيث يحيط به خطً واحد ويفرض في داخله نقطة تتساوى الخطوط المستقيمة الخارجة منها إليه انتهى.

وفي التعريفات للجرجاني، ص ١٤ مثله.

وبعضهم وإن جعلها وصغاً للحظ أيضاً لكنّه فسّرها بما هو أخصّ من الانحناء المذكور. قال في كشّاف اصطلاحات الفنون، ص ٤٧٩: «الاستدارة: كون الخطّ أو السطح مستديراً. وقد سبق في الخطّ، انتهى. وقال في «الخطّ» ص ٤٣٥:

والخطِّ إمَّا مستقيم أو محدّب.

فالمستقيم: أقصر الخطوط الواصلة بين النقطتين اللتين هما طرفاه. والمحدّب بخلاف المستقيم. ثمّ الخطّ المحدّب قسمان: مستدير، ويسمّى فرجاريّاً أيضاً، ومنحن، ويسمّى غير فرجاريّ أيضاً.

فالمستدير: خط توجد في داخله نقطة يتساوى جميع الخطوط المستقيمة الخارجة من تلك النقطة إليه.

والمنحني: ما لايكون كذلك. انتهي.

# ٣- قوله ﷺ: ومن الكيفيّات العارضة للخطّ والسطح و الجسم التعليميّ؛

متعلّق بعامل مقدّر، حال من الشكل والزاوية وما لبس بشكل وزاوية. وعلى هذا فحاصل التقسيم أنّ الكيفيّات المختصّة بالكمّ على قسمين رئيسين: عارضة للخط أو السطح أو الجسم التعليميّ، وعارضة للعدد. والأوّل ينقسم إلى الشكل والزاوية وإلى ما لبس بشكل ولا زاوية. ولا يخفى: أنّه لم يأت في كلامهم ذكر عن كيف مختصّ بالزمان، لأنّه ـ كما جاء في المباحث المشرقيّة ج ١، ص ٤١٥ ـ لم يدلّ دليل على اختصاص الزمان بكيفيّة لاتوجد في الجسم الطبيعيّ إلا بواسطته.

الثالث الكيفيّات العارضة للعدد، مثل الزوجيّة والفرديّة، والتربيع والتجذير، و غير ذلك.

و ألحق بعضهم بالثلاثة الخلقة، و مرادهم بها مجموع اللون والشكل. و يسدفعه أنها ليس لها وحدة حقيقية ذات ماهية حقيقية، بل هي من المركبات الاعستبارية. ولو كانت ذات ماهية، كان من الواجب أن تندرج تحت الكيفيّات المبصرة والكيفيّات المختصة بالكيّات، و هما جنسان متباينان؛ و ذلك محال.

أمّا القسم الأوّل، فالشكل هيأة حاصلة للكمّ في إحاطة حدّ أو حدود به إحاطةً تامّة؛ كشكل الدائرة، التي يحيط بها خطّ واحد؛ و شكل المثلّث والمربّع و كثير الأضلاع، التي يحيط بها حدود؛ والكرة، التي يحيط بها سطح واحد؛ والخسروط والأسطوانة والمكتب، التي تحيط بها سطوح فوق الواحد.

والشكل من الكيفيّات؛ لصدق حدّ الكيف عليه. وليس هوالسطح، أو الجسم ،

## ٤ قوله ﴿ وَأَلْحَقَ بِعَضْهِمٍ }

كصاحب المواقف في الفصل الثالث من المرصد الثالث من الموقف الثالث من كتابه. و صاحب درّة التاج في المقالة الثالثة من الفرّ الثاني من الجملة الثانية من كتابه، ص ٦٥.

۵ قوله ﷺ: وفالشكل مياً ة حاصلة للكمّ،

وبعبارة أخرى: هيأة حاصلة للسطح أو الجسم التعليميّ.

## ع قوله ﷺ: وليس هو السطح أو الجسم،

إذ كلّ من السطح والجسم مقدار، ولا يختلف المقدار باختلاف الشكل، فذراع مربع واحد هر نوع من السطح سواء أكان بشكل الدائرة أو المرتبع أو المثلث أم غيرها، والشمعة لا يختلف حجمها باختلاف الأشكال الحاصلة فيها. وإذا كان المقدار ـ من السطح أو الحجم ـ ثابتاً مع تغيّر الشكل علم أنّ الشكل غير المقدار، إذ المتغيّر غير الثابت.

> قوله الله المجسم، أي: الجسم التعليمي.

ولا الحدود المحيطة به ، ولا المجموع ، بل الهيأة الحاصلة من سطح أو جسم أحاط به حدّ أو حدود خاصّة. ٩

والزاوية هي الهيأة الحاصلة من إحاطة حدّ أو حدود متلاقية في حدًّ إحاطةً غير تامّة ``؛ كالزاوية المسطّحة الحاصلة من إحاطة خطّين متلاقيين في نقطة. والزاويــة

### ٧-قوله ﷺ: «ولا الحدود المحيطة به؛

لأنّ الحدود ربما لاتنغير مع تغيّر الأشكال؛ فإنّ المربّع إذا لم تتغيّر أضلاعه ونغيّرت زواياه بأن زادت زاويتان متقابلتان منه على قائمتين ونقصت زاويتان أخريان منه عنهما، تنغيّر الشكل ولم تتغيّر الحدود. والثابت غير المتغيّر. هذا في الأشكال المسطّحة، ومثله قد يتّفق في الأشكال المجسّمة.

### المقوله الله المجموع،

إذ المجموع نوعان متباينان من الكمّ، فلايكون ماهيّة حقيقيّة، كما مرّ أنفاً في الخلقة. **٩-** *قوله ﷺ: وأحاط به حدّ أو حدود خاصّة :* 

هذا هو الصحيح، دون ما في النسخ من قوله: أحاط به حدود خاصّة.

١-قوله ﷺ: والزاوية هي الهيأة الحاصلة من إحاطة حدّ أو حدود متلاقية في حدّ إحاطة غير تامّة،

في جميع النسخ : الزاوية هي الهيأة الحاصلة من إحاطة حدّين أو حدود متلاقية في حدّ إحاطة غير نامة. والمصنّف في الأسفارج ٤، ص إحاطة غير نامة. والمصنّف في الأسفارج ٤، ص ١٧٦ حيث قال: وإن الزاوية إنما هي زاوية لأجل كون المقدار محدوداً بين حدّين أو حدود متلاقيه بحدّه انتهى.

ولعل صدرالمتألّهين في أيضاً تبع في ذلك الشيخ في إلهيّات الشفاء ص ٣٤٦ حيث قال: «إنّ المقدار جسماً كان أو سطحاً فقد بعرض له أن يكون محاطاً بين نهايات تلتقي عند نقطة واحدة، فيكون من حيث هو بين هذه النهايات شيئاً ذا زاوية، انتهى.

ولكن لايخفى عليك: أنَّ الزاوية على قسمين: مسطَّحة، وهي الحاصلة من إحاطة خطَّين لله الجسّمة الحاصلة من إحاطة سطح الخروط المنتهي إلى نقطة الرأس، و زاوية المكسّب الحيط بها سطوح ثلاثة. والكلام في كون الزاوية كيفاً لاكتاً نظير ما مرّ من الكلام في كون الشكل من مقولة الكيف.

و جوّز الشيخ ١١ كون الهيأة الحاصلة من إحاطة السطحين من المكتّب ــ مــثلاًــ المتلاقيين في خطِّ زاويةً. لانطباق خواصّ الزاوية عليها.

و أمّا القسم الثاني، فالاستقامة في الخطّ ١٠، وتقابلها الاستدارة، من مقولة الكيف دون الكمّ، و بينهما تخالف نوعيّ ١٠

بسطح، ومجتمعة، وهي الحاصلة من إحاطة سطح أو أكثر بجسم، كزاوية رأس المخروط الحاصلة من إحاطة سطحين، المحاصلة من إحاطة سطحين، وزاوية المكتب ورأس الهرم الحاصلة من ثلاثة سطوح، وزواية رأس المنشور الحاصلة من ثلاثة سطوح، وزواية رأس المنشور الحاصلة من ثلاثة سطوح أو أكثر. فلابد أن تعرّف الزاوية بالهيأة الحاصلة من إحاط حدّ أو حدود متلاقية في حدّ إحاطة غير تامّة. و لذا غيرنا العبارة إليها.

### ١١ ـ قوله ﴿ وَجَوْزِ السَّيخِ ا

لايخفى عليك: أنه بعد تعريف الزاوية بمامرٌ لاحاجة إلى هذا التجويز من الشيخ أو غيره، فإنّ تعريف الزاوية شاملة للهيأة المذكورة، وإنّما للشيخ فَضْلُ التنبيه عليها. هذا.

نعم! إن فسّرنا الزاوية بالهيأة الحاصلة من إحاطة حدّ أو حدود متلاقية في نقطة إحاطة غير تامّة، كما هو المشهور عندهم، كان تجويز الشيخ توسعة في تعريف الزاوية. وفي ظّنّي أنّ تجويز الشيخ ناظر إلى هذا النفسير. فواجع.

## ١٢\_ قوله ﴿ وَأَمَّا القسم الثاني فالاستقامة في الخطَّه

لا يخفى عليك: أنّ القسم الثاني لا ينحصر في الاستقامة والاستدارة من صفات الخطّ، فإنّ الاستواء والتحدّب والتقعّر من صفات السطح، والانتصاب والانحناء من عوارض الجسم التعليمي، أيضاً من هذا القسم، فذكرهما إنّما هو من باب المثال.

١٣. توله ﷺ: وبينهما تخالف نوعي،

أمّا أنّها من مقولة الكيف<sup>17</sup> فلانّا نعقل مفهومّي الاستقامة والاستدارة ــ و هما مفهومان ضروريّان ــ ولا نجد فيهما معنى قبول الانقسام؛ و إن كانا لايفارقان ذلك وجوداً، لعروضهما للكمّ؛ ولو كان قبول الانقسام جزءاً من حدّيهما أو من أعــرف خواصّهما، لم يخل عنه تعقّلهما.

و أمّا كونهها نوعين متخالفين متباينين. فلأنّهها لوكانا نوعاً واحداً. كان ما يوجد فيهها من التخالف عرضيًا مفارقاً ١٥،

ظاهر هذه الجملة أنّ ضمير التثنية راجع إلى الاستقامة والاستدارة. ويحتمل رجوعه إلى
 المستقيم والمستدير، كما هو مقتضى كلامه في مقام الاستدلال على ذلك.

فعلى الاحتمال الأوّل يلزم عدم مطابقة الدليل لما استدّل عليه به؛ لأنّ قضيّة ما ذكره من البرهان تخالف المستقيم والمستدير نوعاً. مضافاً إلى أنّه لاحاجة في بيان تخالف الاستقامة والاستدارة نوعاً إلى تجشّم الاستدلال بعد ماكانا ذامفهومين متغايرين، فهل النوع إلاّ ما يقال في جواب ما هو؟!

وعلى الاحتمال الثاني يلزم كون إطلاق النوع عليهما تجوّزاً؛ لأنّ المستقيم والمستدير كلّ منهما مركّب من الخطّ والاستقامة أو الاستدارة، والخطّ من الكمّ، والاستقامة والاستدارة من الكيف، وقدمرٌ في أوائل الفصل أنّ المركّب من جنسين منباينين لايمكن أن يكون ماهيّة نوعيّة حقيقيّة.

وبعد ذلك كلَّه نقول: الأولى بل المتعين في كلامه الله على هو الاحتمال الثاني الوجوه:

الأوّل: أقوائيّة ظهور التعليل من ظهور المعلّل.

الثاني: قوله في الله المستناج من الدليل: وفالمستقيم يغاير المستدير في نوعيته. الثاني: أن إداة النوعية الاحتبارية أسهل بكثير من ما يترتب على الاحتمال الأوّل من المفاسد. الرابع: أنّ تخالف المستقيم والمستدير نوعاً يستلزم تخالف الاستقامة والاستدارة أيضاً كذلك؛ لأنّ الخطّ معنى مشترك بين المستقيم والمستدير فاختلافهما نوعاً لايكون إلاً باختلاف الاستفامة والاستدارة كذلك.

١٤- قوله ﷺ: وأمّا أنَّهما من مقولة الكيف؛

أي: أمَّا أنَّهما من مقولة الكيف دون الكمَّ.

١٥- قوله ﷺ: وعرضيّاً مفارقاً ۽

هذا هو الصحيح، بخلاف مافي النسخ من قوله فين: «عرضيّاً» فقط.

غير جزءٍ للذات، ولا لازماً له 19 فكان من الجائز عند العقل أن ينزول وصف الاستقامة عن الخطّ المستقيم و يبقى أصل الخطّ ۱۷ ثمّ يوصف بالاستدارة، لكنّ ذلك عال: لأنّ الخطّ نهاية السطح -كما أنّ السطح نهاية الجسم ١٨ - ولا يمكن أن يتغيّر حال النهاية إلاّ بعد تغيّر حال ذي النهاية؛ فلو لم يتغيّر حال السطح في انبساطه و تمدّده، لم يتغيّر حال الخطّ في استقامته؛ ولو لم يتغيّر حال الجسم في انبساطه و تمدّده، لم يتغيّر حال السطح في ذلك، والجسم التعليميّ يبطل بذلك و يوجد غيره ١٩، وكذا

### ١٤٠ قوله 16: ډولا لازماً له،

إذ لو كانت الاستداره والاستقامة لازماً للذات ـ والمفروض أنّ الذات واحدة حيث إنّ المفروض كون المستدير والمستقيم نوعاً واحداً ـ لكان كلّ خط مستديراً مستقيماً معاً، وهو محال. وقدمر في الفصل الخامس من الموحلة الخامسة أنّ اختلاف أفراد نوع واحد لايكون إلا بالموضيّات المفارقة.

# ١٧ـقوله ﷺ: ويبقى أصل الخطَّ

أي: بشخصه. كما يدلُّ عليه قوله الله بعد هذا: وإذا بطل المعروض ووجد معروض آخر بالعدد، انتهى. وكذا قوله الله في آخر الفصل: وفكما لايتبدُّل تـقوَّس واسـتدارة إلى تـقوَّس واستدارة أخرى إلاَّ مع بطلان موضوعه ووجود موضوع آخر غيره بالعدد، انتهى.

# ١٨ ـ قوله ﷺ: وكما أنَّ السطح نهاية الجسم،

يعني: الجسم التعليميّ، وهو الحجم.

### ١٩ ـ قوله ﷺ: والجسم التعليميّ يبطل بذلك ويوجد غيره،

لأنّ الحادث نوع مباين للسابق. كمامرٌ في ذيل الفصل التاسع، حيث قال ﴿: ووالأجسام التعليميّة التي لاعادٌ مشتركاً بينها كالكرة. « انتهى.

وقدمرَ منا ما فيه. فالحقّ أنَّ الجسم التعليميّ لا يبطل بتغيّر السطوح؛ فإنَّ الجسم التعليميّ وهو المقدار القابل للانقسام في الجهات الثلاث يبقى عند تغيّر الأشكال عليه، فالشمعة مثلاً يبقى مقدارها على حاله وإن تبدّلت عليها الأشكال. السطح الذي هو نهايته، وكذا الخطّ الذي هو نهايته؛ فإذا بطل المعروض ٢٠ و وجد معروض آخر بالعدد، كان العارض أيضاً كذلك.

فإذا امتنع بقاء المستقيم من الخطّ مع زوال استقامته. علم منه أنّ الاستقامة إمّا فصله أو لازم فصله. فالمستقيم يغاير المستدير فى نوعيّته.

و كذا السطح المستوي و غيره. و أيضاً غيره لمما يخـالفه ٢٠. وكـذا الأجــــام التعليميّة لما يخالفها. ٢٢

و يتفرّع على ما تقدّم أوّلاً: أن لا تضادّ بين المستقيم والمستدير، لعدم التعاقب على موضوع واحد، ولعدم غاية الخلاف. وكذا مابين الخطّ والسطح. وكذا مابين السطح والجسم التعليمية أنسمها.

### ٢٠ قوله ﷺ: وفإذا بطل المعروض:

الفاء للسببيّة. أي فإنّه إذا بطل المعروض \_وهو الجسم التعليميّ والسطح في محلّ الكلام \_بطل العارض الذي هو السطح والخطّ أيضاً.

### ٢١ قوله الله المنافعة عيره لما يخالفه

يعني أنَّ غير المستوى مباين نوعاً لما يخالفه. فالسطح المحدَّب مباين نوعاً للسطح المقعر. وكذاكل منهما لما هو أكثر منه تحدّباً أو تقمّراً، أو أقلَّ كذلك.

# ٢٧۔قوله ﷺ: (كذا الأجسام التعليميَّة لما يخالفها،

فكلّ من الكرة والمكتب والمخروط والاسطوانة وغيرها يباين ما سواه في نوعيّته. ٢٣ـقوله ﷺ: وكذا ما بين الخطّ والسطح وكذا ما بين السطح والجسم التعليميّ،

لايخفى عليك: أنَّ هذه الأربعة ليست بياناً لأحكام الكيفيّات المخصوصة بـالكتيّات، وإنَّما هي بيان لعدم النضاء بين أنواع الكم، وقدمرٌ في الحكم الثاني من الأحكام التي أوردها في الفصل العاشر، حيث قال وَفَيْ : وونظير الكلام يجري في الكمّ المتّصل مطلقاً، وكذا لايضاء ...ه اننهى.

هذا إذا أربد من السطوح في قوله فرى: «وكذا ما بين السطوح أنفسهماه أقسامها المختلفة في انبساطها وتمدّدها. وإن أربد أقسام السطوح المختلفة في الاستواء والتحدّب والتفقر كان الم و ثانياً: أن لا اشتداد و تضعّف بين المستقيم والمستدير <sup>17</sup>، إذ من الواجب في التشكيك أن يشتمل الشديد على الضعيف و زيادة <sup>70</sup>، وقد تبيّن أنّ المستقيم لايتضمّن المستدير، و بالعكس.

و أمّا القسم الثالث فالزوجيّة والفرديّة المارضتان للمدد، وكذا التربيع والتجذير والتكميب وما يناظرها. وهي من الكيفيّات، دون الكمّ؛ لصدق حدّ الكيف عليها؛ وهو ظاهر بالنظر إلى أنّ كلّ مرتبة من مراتب المدد نوع منه، مستقلٌ في نوعيّته، مباين لفيره، يشارك سائرالمراتب في الانقسام؛ وكون الانقسام بمتساويين أق عدم كونه كذلك، نمت للانقسام، غير قابل في نفسه للانقسام، وغير نسبيّ في نفسه، فليس بكمّ ولا بواحد من الأعراض النسبيّة؛ فليس شيء من الزوجيّة والفرديّة إلاّ كيفاً عارضاً للكمّ.

الثالث بياناً لحكم الكيف المخصوص بالكم، وناسب محل الكلام. ونظير ذلك يجري في
 قوله غير: ووبين الأجسام التعليمية أنفسهاه.

### ٢٤ قوله ﷺ: وأن لااشتداد وتضعف بين المستقيم والمستدير،

أي: لاتشكيك بالشدّة والضعف. وليس المراد بهما صيرورة الضعيف شديداً وبالعكس تدريجاً، وإن كان هذا المعنى هو الظاهر منهما؛ وذلك لأنَّ المصنّف رُوَّ بدَّل الاشتداد والنضعّف بالتشكيك في قوله رُوَّة من الواجب في التشكيك».

٢٥ قوله الله على الواجب في التشكيك أن يشتمل الشديد على الضعيف وزيادة،

يعني: في التشكيك الذي هو محلّ الكلام هنا، وهـو التشكيك بـالشدّة والضـعف؛ إذ لايخفى أنّه ليس واجباً في جميع أقسام التشكيك ـكالتشكيك بالأولويّة ـأن يشتمل الشديد على الضعيف وزيادة؛ بل لاشديد ولا ضعيف فيه.

قوله ﷺ: ﴿أَنْ يَشْتَمُلُهُ

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ١٠٠٠ وأن يشمل،

۲۶\_قوله:🕏: وكون الانقسام بمتساويين،

قوله ﷺ: «كون» عطف على اسم «أنَّ» و «الانقسام» اسمه، وقوله ﷺ: «بمتساويين» خبره. وقوله ﷺ: «نعت» خبر «أنَّ». و نظير البيان يجري في سائر أحوال الأعداد، من التربيع، والتجذير، و غير ذلك. و بالتَّأمَّل في ما تقدّم يظهر أوّلاً: أن لاتضادّ بين هذه الأحوال العدديّة: إذ لاموضوع مشتركاً بين الزوجيّة والفرديّة يتعاقبان عليه، على ما هو شرط التضادّ.

و ثانياً: أن لاتشكيك بالشدّة والضعف، ولا بالزيادة والنقيصة، في هذه الأحوال المدديّة. فكما لايتبدّل تقوّس و استدارة <sup>۱۷</sup> إلى تقوّس و استدارة أخرى إلّا مع بطلان موضوعه و وجود موضوع آخر غيره بالعدد، كذلك لاتتبدّل زوجيّة مثلاً إلى زوجيّة زوج الزوج إلّا مع بطلان موضوعها الذي هوالمعدود<sup>۸۸</sup> و وجود موضوع

٢٧-قوله ﷺ: وفكما لايتبدّل تقوّس واستدارة،

الفاء للسببيّة، والجملة إشارة إلى مامرّ أنفاً من تبدّل موضوع الاستدارة بتبدّلها. والتقرّس والاستدارة مترادفان.

٨٤ـ توله؛؛ ولاتتبدّل زوجيّة مثلاً إلى زوجيّة زوج الزوج إلاّ مع بطلان موضوعها الذي هو المعدود،

اللام في الزوج للعهد. أي لاتتبدّل زوجيّة مثلاً إلى زوجيّة زوج ما هو الزوج بـالزوجيّة الأولى. فمثلاً لاتتبدّل زوجيّة الاثنين إلى زوجيّة الأربعة التي هي زوج الاثنين، إلاّ ...

حكى في كشّاف اصطلاحات الفنون عن السبّد الشريف في حاشية شرح المسطالع أنَّ الزوج ينقسم إلى ثلاثة أقسام؛ لأنه إن قبل التنصيف بالأخوة إلى الواحد كالثمانية والأربعة يسمّى «زوج الزوج»؛ وإن لم يقبل ذلك لكنّه ينصّف أكثر من مرّة واحدة يسمّى «زوج الزوج والغرد» كاثني عشر؛ وإن ينصّف مرّة واحدة فقط، كالعشرة، يسمّى «زوج الفرد» انتهى. هذا. وبعد ذلك كلّه فلا يخفى أنّه كان الأولى أن يقول: لاتتبدّل زوجيّة زوج الفرد مشلاً إلى زوجيّة زوج الزوج.

قوله ﷺ: «مع بطلان موضوعها الذي هو المعدود»

لايخفي عليك: أنَّ موضوع الزوجيَّة هو العدد، لاالمعدود.

نعم! لمًا كان موضوع العدد نفسه هو المعدود، جاز أن يعدّ المعدود موضوعاً للزوجيّة للم آخر غيره بالعدد؛ و في ذلك بطلان الزوجيّة التي هي عرض و وجود زوجيّة أُخرى بالعدد، وليس ذلك من التشكيك في شيء.٢٩

وثالثاً: يعلم بالتذكّر لما تقدّم أنّ الكيفيّات المختصّة بالكميّات توجد في الماديّات والجرّدات المثاليّة جميعاً ٣٠. بناءً على تجرّد المثال. ٣٠

أيضاً؛ فإنَّ موضوع الموضوع موضوع.

قوله في الموضوعها،

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله فير: وموضوعه.

٢٩ قوله الله الله الله الله التشكيك في شيء

لما مرّ آنفاً من أنّ الواجب في التشكيك بالشدّة والضعف أن يشتمل الشديد على الضعيف وزيادة. ومثله التشكيك بالزيادة والنقصان.

الجمع المحلّى باللام يفيد العموم. فالمراد أنّ جميع الكيفيّات المختصّة بالكمّيّات توجد في المادّيّات والمجرّدات المثاليّة، لأنّ الخطّ والسطح والحجم والعدد بأجمعها توجد في المجرّدات المثاليّة كما توجد في المادّيّات، فالكيفيّات المختصّة بها أيضاً توجد فيهما.

وبما ذكرنا يعلم أنَّ تخصيص السجردات المثاليّة بالذكر لاينافي وجود الكيفيّات المختصّة بالعدد في المجرّدات العقليّة أيضاً. فإنَّ وجود يعض أقسام الكيفيّات المذكورة في شيء غير وجود جميعها فيه.

قوله ﷺ. «لما تقدّم»

في الفصل العاشر.

٣١ قوله الله: وبناء على تجرد المثال؛

إمًا احتراز عن ما يراه المتكلّمون من عدم وجود مجرّد سوى الباري تعالى، وإمّا تحرّز عن الاعتماد على مالم يبرهن عليه بعدً.

# الفصل الرابع عشر في الكيفيّات الاستعداديّة، و تسمّى أيعناً القوّة واللاقوّة \

والمعنى الجامع بينها \_الذي هو بمنزلة النوع من مطلق الكيف و بمنزلة الجـنس لأنواعها الخاصّة بها \_أنّها استعداد شديد جسمانيّ نحو أمر خارج، بمعنى أنّه الذي يترجّم به حدوث أمر من خارج. "

## ١-قوله ﷺ: دو تسمَّى أيضاً القوَّة واللاقوَّة،

وتسمّى اللاقوّة ضعفاً أيضاً، كما في المواقف.

ثمّ لا يخفى عليك: أنَّ القوّة هنا بمعنى المقاومة، كما يلوح ممّا يأتي من عبارة الأسفار. فهي غير القوّة بمعنى مبدء الفعل، وغير القوّة بمعنى الاستعداد، و غير القوّة مقابل الفعليّة. ٢ـ قوله ﷺ: والذي هو بمنزلة النوع من مطلق الكيف،

إنّما عدّه بمنزلة النوع، لانوعاً، لأنّ الكيف ليس جنساً حقيقياً لما تحته حتّى يكون ما تحته من الأقسام أنواعاً له. وذلك لأنّ الجنس الحقيقيّ، على ما يراه المصنف في المادّة لابشرط - كمامرٌ في الفصل الخامس من المرحلة الخامسة - والأعراض بسائط بحسب الخارج.

### ٣ قوله ﷺ: وأنَّه الذي يترجَّح به حدوث أمر من خارج،

مصداق الأمر هو الانفعال والمقاومة؛ يدلَ عليه ما يأتي من عبارة صدرالمتألَهين ألله. للم

#### ولها نوعان.

أحدهما: الاستعداد الشديد على أن ينفعل، كالمراضيّة واللين. \*

والثاني: الاستعداد الشديد على أن لاينفعل، كالمصحاحيّة والصلابة.

وألحق بعضهم بالنوعين نــوعاً ثــالثاً، و هــو الاســتعداد الشــديد نحــو الفــعل، كالمصارعيّة. و ردّه الشيخ<sup>م،</sup> و تبعه صدرالمتألّهين، قال في الأسفار؛

«إِنّه لاخلاف في أنّ القوّة على الانفعال والقوّة على المقاومة داخلتان تحت هذا النوع. و أمّا القوّة على الفعل هل هي داخلة تحت هذا النوع؟ فالمشهور أنّها منه ع، والشيخ أخرجها منه، و هوالحقّ، كما سيظهر لك وجهه. فإذا أريد تلخيص معنى جامع للقسمين ــ دون الأمر الثالث ـفقال: إنّه كيفيّة بها يترجّع أحد جانبي القبول واللاقبول لقابلها.

بها وقوله ﴿ وَهِله ﴿ وَهِنَ خَارِجِهِ أَي: منسوب ومرتبط إلى شيء خارج؛ فإنّ الانفعال إنّما عن أمر خارج، والمقاومة أيضاً إنّما مقاومة تبال أمر خارج، فالجسم الذي هو متساوي النسبة بـذاتـه إلى الانفعال والمقاومة بالنسبة إلى أمر خارج، يترجّح فيه الانفعال بالاستعداد الشديد على الانفعال، وهي اللافوة، و يترجّح فيه المقاومة و الاستعداد الشديد على عدم الانفعال، وهي القوّة.

### ٤. قوله ﴿ واللين ٤

قدمرٌ منه في أخر الفصل الثاني عشر أنَّ المعروف كون الصلابة واللين من الكيفيّات الملموسة المركّبة، وأنَّه ذهب بعضهم إلى أنهما من بسائطها. وهنا عدَّهما من الكيفيّات الاستعداديّة. ومنشأ ذلك اختلاف أنظارهم في كونهما من الكيفيّات المحسوسة أو من الكيفيّات الاستعداديّة. فراجع كشّاف اصطلاحات الفنون، ص ١٨٠ ذيل مادّة والصلابة..

## ۵ قوله ﷺ: وردّه الشيخ،

في الشفاء، المقولات، ص ١٨٤ ـ ١٨٥.

### عـ قوله ﴿: وفالمشهور أنَّها منه ٤

لابد من التتبع حتى يعلم أنه مشهور، كما ادّهاه صدرالمتألّهين في أو ليس بمشهور، كما يظهر من تعبير المصنف في دو الحق بعضهم بالنوعين نوعاً ثالثاً. و أمّا بيان أنّ القوّة على الفعل لاتصلح أن تكون داخلة تحت هذا النوع، \_كها ذهب إليه الشيخ \_فيحتاج أوّلاً إلى أن نعرف أصلاً كلّيّاً، وهو أنّ جهات الفعل دائماً تكون من لوازم الذات إلى لأنّ كلّ ذات لها حقيقة م فيلها اقتضاء أشر إذا خليت وطبعها ولم يكن مانع تفعل ذلك الأثر؛ فلا تحتاج في فعلها إلى قوّة زائدة عليها. "و إذا فرض إضافة قوّة أخرى لها، لم تكن تلك الذات بالقياس إليها فاعلة لها، بل قابلة إيّاها. " و إذا اعتبرت الذات والقوّة معاً، كان المجموع شيئا آخر إن كان له فعل كان

٧- قوله ﷺ: وأنَّ جهات الفعل دائماً تكون من لوازم الذات،

فتلكّر مامرّ في الفصل السابع، من أنّ الأفعال والآثار التي لكلّ نوع مستندة إلى صورته النوعيّة. وشيئيّة الشيء بصورته، لابمادّته.

فأفعال كلّ نوع مستندة إلى ذاته، الإليه بما له من الكيف الاستعدادي؛ فإنّ الكيف الاستعدادي؛ فإنّ الكيف الاستعدادي نفسه أيضاً أثر يحتاج إلى فاعل، فإن كان فاعله هو ذات النوع ثبت المطلوب من كون أفعال النوع مستندة إلى ذاته، وإن كان استعداداً آخر أو عرضاً آخر أدى إلى الدور أو التسلسل، وكلاهما مستحيل.

قوله ألله الدات، وتكون من لوازم الذات،

أي: لوازم وجود النوع بصورته النوعيّة.

لمـ قوله ﷺ: ولأنَّ كلُّ ذات لها حقيقة ،

أي: كلّ ذات موجودة؛ فإنّ الذات في اصطلاحهم هي الماهيّة، والحقيقة هي الماهيّة الموجودة. ٩- قوله ﴿ وَإِذَا حَلَيت وطبعها ع

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ﴿ وَإِذَا حَلِّي وطبعه،

١٠ـ قوله ﴿: وفلا تحتاج في فعلها إلى قوّة زائدة عليها ؛

فإنَّ علَيَّة العلَّة عين وجودها، كما أنَّ معلوليَّة المعلول عين وجوده.

فكانت الذات منفعلة عن تلك القرّة، فكان استعدادها للانفعال أوّلاً وبالذات، وإن عـدً لله فعله لازماً من غير تموخ من استعداد له لحصول ذلك الفعل؛ ولو فرض ذلك الاستعداد للفاعليّة له ١٠٠ كان يلزمه أوّلاً قوّة انفعاليّة لحصول ما يتمّ به كونه فاعلاً؛ فذلك الاستعداد المفروض لم يكن بالحقيقة لفاعليّته، بل لانفعاله. فليس للفاعليّة استعداد، بل للمنفعليّة أوّلاً و بالذات، وللفاعليّة بالعرض.

فثبت ممّا بيّنًا بالبرهان أن لاقوّة ولا استعداد بالذات لكون الشيء فاعلاً: بل إنّما القوّة والاستعداد للانفعال ولصيرورة الشيء قابلاً لشيء بعد أن لم يكن» ١٦ انتهى. (الأسفار ج ٤، ص ١٥).

و أمّا نفس الاستعداد، فقد قيل: إنّها من المضاف، إذ لا يعقل إلّا بين شيئين مستعدّ و مستعدّ له، فلا يكون نوعاً من الكيف. ويظهر من بعضهم أنّه كيف يلزمه إضافة ١٥٥

الله استعداداً للفاعليّة فهو من جهة أنّه استعداد لأمر به تصير الذات فاعلة، فالذات على هذا الاتكون فاعلة بذاتها، بل القرّة فاعلة بالذات وتنسب الفاعليّة إلى الذات من جهة اتّحادها بتلك القرّة وأنّ حكم أحد المتّحدين يسري إلى الآخر. وهذا معنى قوله في بعدأسطر: وفليس للفاعليّة استعداد، بل للمنفعليّة أوّلاً وبالذات وللفاعليّة بالعرض، انتهى.

١٢-قولهﷺ: ومن غير توخَّى،

هذا هو الصحيح، دون ما في النسخ من قوله ١٠٠٠ : ومن غير تراخي،

١٣ قوله ١٤ ولو فرض ذلك الاستعداد للفاعليّة له،

الضمير في «له» يرجع إلى المجموع. أي لو فوض ذلك الاستعداد للفاطيّة ـ الّتي فرضناه في الفرض الأوّل للذات ـ للمجموع في هذا الفرض.

١٤ ـ قوله ﷺ: وبعد أن لم يكن،

أي: بعد أن لم يكن ذلك الشيء أي المقبول. و «يكن» تامّة لاناقصة.

١٥ ـ قوله ﷺ: ويظهر من بعضهم أنّه كيف يلزمه إضافة،

ومنهم المصنّف الله نفسه في بداية الحكمة، حبث إنّه بعد ذكر الكيفيّات الاستعداديّة وقسميه القوّة واللاقوّة، قال: «وينبغي أن يعدّ منها والكيفيّات الاستعداديّة] مطلق الاستعداد لل

كالعلم \_الذي هو من الكيفيّات النفسانيّة، و يلزمه الإضافة بين موضوعه و متعلّقه، أعنى العالم والمعلوم \_و كالقدرة والارادة.

القائم بالمادّة، انتهى، وقدمرٌ منه ﴿ في الفصل الأوّل من المرحلة الوابعة أيضاً، حيث إنّه عند الكلام في الإمكان الاستعداديّ الذي هو نفس الاستعداد ذاتاً، قال: والإمكان الاستعداديّ وهو من الكيفيّات القائمة بالمادّة، انتهى.

بل قد يستظهر ذلك أيضاً من عباراته هنا. حيث إنه ذكر القول بأنّه من المضاف بدليله أوّلاً. ثمّ أردفه بذكر القول بأنّه كيف استمداديّ على نحو يردّ دليل القول الأوّل. فتدبّر.

قوله الله الله الله الله المافة،

أي: كيف استعداديّ يلزمه إضافة.

# الفصل الخامس عشر في الكيفيّات النفسانيّة

الكيفيّة النفسانيّة ـ و هي. كما قال الشيخ. مالا يتعلّق بالأجسام ' ـ على الجملة، إن لم تكن راسخة سيّت حالاً، و إن كانت راسخة سيّت ملكةً. و إذ كانت النسبة بين

# ١- قوله ﴿: ووهى كما قال الشيخ، مالا يتعلَّق بالأجسام؛

أى: كيف لايتعلَّق بالجسم.

قوله في: «كما قال الشيخ»

راجع الأسفار ج ٤، ص ١١٠.

قوله ألى: «وهي كما قال الشيخ، مالا يتعلَّق بالأجسام»

لا يحقى: أنّ هذا التعريف إنّما يصع على مبنى الشيخ، حيث يخصّ العدد بالمادّيّات، ولا يرى وجود المثال. فالكمّ المتّصل وسائر الأعراض أيضاً عند، مختصّ بالمادّيّات، إلاّ الكيف النفسانير.

وأمًا على ما تقدّم من الماتن، من وجود العدد في المجرّدات مطلقاً، كالمادّيّات، ووجود الكمّ المتّصل والخواص المختصّة به في الموجودات المثاليّة وهي مجرّدة، فلايستقيم ما ذكر من التعريف، لعدم الاطراد.

اللّهمَ إلا أن يراد عدم تعلّقها بالمادّيّات والأجسام أصلاً، فيتمّ التعريف، حيث إنّ الكيفيّات النفسانيّة هي التي لاتعلّق بالأجسام أصلاً، وأمّا غيرها كالعدد والمقدار فهي وإن كانت توجد في غير الأجسام، إلاّ أنّها توجد في الأجسام أيضاً، فلاتكون ممّا لايتعلّق بالأجسام أضلاً.

# الحال والملكة نسبة الضعف والشدّة ، و هم يعدّون المرتبتين من الضعف والشدّة

### ٢-قوله ﷺ: ﴿إِذْ كَانَتِ النسبة بِينِ الحال والملكة نسبة الضعف والشدَّة ع

تعريض للمشَّائين، حيث عدوًا تغاير الحال والملكة تغايراً عرضيّاً لاذاتيّاً.

قال ابن سيناؤة في مقولات الشفاء في الفصل الثالث من المقالة الخامسة، ص ١٨١: 
«وليس افتراق الحال والملكة افتراق نرعين تحت جنس؛ فإنّ الانفصال بينهما ليس إلا بحال 
النسبة إلى التغيّر وزمان التغيّر، وهذا انفصال بأعراض، لا فصول داخلة في طبيعة الشيء. ولا 
بتأيضاً يجب أن يكون بين الحال والملكة اثنينيّة، كما بين الشخصين، بل يجوز أن لا يكون 
بينهما اثنينيّة، كما بين شخص واحد بحسب زمانيه، كالصبيّ والرجل، فإنّه ليس يجب أن 
يكون الصبيّ شخصاً غير الرجل في ذاته، وإن كأن غيراً بالاعتبار، فإنّ الشيء الذي هو حال مًا 
كابتداء بخلق أو تصنّع لم يستقرّ بعد في النفس، إذا تمرّن عليه، انطبع انطباعاً تشتد إزالته، 
فيكون الشيء الواحد بعينه كان حالاً، ثمّ صار ملكة فليس بحال، انتهى.

وتبعه بهمنيار في التحصيل حيث قال في ص ٣٩٤ «والانفصال بين الحال والمسلكة انفصال بأعراض، لابفصول داخلة في طبيعة الشيء، بل الحال بينهما كالحال بين الصبيّ والرجل.« انتهى.

ومثله الرازي في المباحث ج ١، ص ٣١٩.

قال صدرالمتألَّهين للله في الأسفارج ٤، ص ١١٠: وقيل: الافتراق بينهما افتراق بالعوارض ـ لابالفصول، إذ يجب تغايرهما بالذات ـ فإنَّ الأمر النفسانيّ في ابتداء تكوّنه قبل صيرورته مستحكماً يسمّى حالاً، فإذا صار هو بعينه مستحكماً سمّي ملكة، فيكون الشخص الواحد قدكان حالاً ثمّ تصير ملكة، كما أنَّ الشخص الواحد قدكان صبيًا ثم يصير رجلاً.

أقول: من أراد أن يعرف فساد هذا القول فينبغي أن ينظر في أمر الحال والملكة في باب العلم، فإنّ الحال هو الصورة الحاصلة، وهي من الأعراض التي موضوعها النفس، وأمّا إذا صار العلم ملكة فلابد أنّ تتّحد النفس بجوهر عقليّ، وبه يصير جوهراً فقالاً لمثل تلك الصور وأمثالها. والفاعل كيف يكون متّحد الهويّة مع المفعول؟! كيف وهذا الاستحكام كمائية لما كان أوّلاً حالاً غير مستحكم؟! وعندهم أنّ الأشد والأضعف مختلفان نرعاً، فهما بأن يختلفا شخصاً كان أولى. انتهى.

نوعين مختلفين "، كان لازمه عدّ الحال مغايراً للملكة نوعاً و وجوداً.

والكيفيّات النفسانيّة كثيرة، و إنّما أوردوا منها في هذا الباب بعض مايهمّ البحث عنه. فنها: الإرادة ، قال في الأسفار: «يشبه أن يكون معناها واضحاً عند العقل غير ملتبس بغيرها، إلّا أنّه يعسر التعبير عنها بما يفيد تصوّرها بالحقيقة. و هـى تـغاير

# ٣. قوله ﷺ: وهم يعدّون الغرتبتين من الضعف والشدّة نوعين مختلفين)

مراده أله ما يعدّونهما مختلفين وجوداً وماهيّة. أمّا وجوداً ضلان الوجودات عندهم متباينة، ولا يعتقدون بتشكيك الوجود. وأمّا ماهيّة فلأنّ الماهيّة لاتقبل التشكيك؛ فبأنّه إن أخذ فيها خصوصيّة الأشدف المن على الأضعف، وإن أخذ في حدّها خصوصيّة الأضعف لم تصدق على الأشد، وإن لم تؤخذ فيها شيء من الخصوصيّتين كانت الشدّة والضعف خارجة عن العاهيّة، فلا تشكيك في الماهيّة.

### ٤-قوله ﷺ: وقمتها الإرادة)

المراد من الإرادة هنا هو العزم والإجماع والقصد، كما صرّح بذلك صدرالمتألّهين في الأسفار ج ٤، ص ١١٣ ـ ١١٤، بل يدلّ عليه إرداف المصنّف في إيّاها بالإجماع في القصل الثانى عشر من المرحلة الثامنة. وللإرادة إطلاقات أخرى ليس شيء منها محلّ الكلام هنا.

منها: الإرادة بمعنى الحبّ والرغبة. ويقابلها الكراهة. وهذا المعنى أعمّ مورداً من المعنى الأوّل. ويبدو أنَّ المصنّفيُّ لم يفرّق بين المعنيين، يشهد لذلك مواضع من كلماته في هذا الكرامة مقابلاً للمعنى الأوّل.

ومنها: الإرادة بمعنى الميل والرغبة إلى ما يوافق العقل. وهي من خواص الإنسان، كالعقل، فهي داعية إنسانية، تدعو إلى ما ينفع في المال، كما أنَّ الشهوة والغضب دواع حيوانيّة، تدعوان إلى ما ينفع في الحال. وهذا المعنى أخص من المعنى الثاني كما أنّها أخص مورداً من الأوّل.

ومنها: الإرادة بمعنى الاختيار والانتخاب العمليّ، أعني إعمال النفس قدرتها في الفعل أو الترك. وهذه هي التي تكون من صفات الفعل. الشهوة <sup>٥</sup> ـكما أنَّ مقابلها، و هي الكراهة، يغاير النفرة ـ إذ قد يريد الإنسان مــالا يشتهيه، كشرب دواء كريه ينفعه <sup>ع</sup>؛ وقد يشتهي مالا يــريده، كأكــل طــعام لذيــذ يضرِّه»، انتهى (ج ٤، ص ١٦٣).

و بمثل البيان يظهر أنَّ الإرادة غير الشوق المؤكِّد ُ الذي عرَّفها به بعضهم.

### ۵۔قوله ﷺ: دمی تغایر الشهوة)

الشهوة هي الميل إلى ما يوافق إحدى الحواس، فهي الرغبة في الملذّات الحسيّة. وإن شنت فقل: إنّها هي الميل الحيوانيّ.

قال المؤلّق في الأسفار ج ٨٠ ص ١٥٨: «اعلم أنّ الحيوان لو اقتصر فيه على خلق الحواس والمدارى لإدراك الموافق من الأغذية والأدرية وغير الموافق، ولم يخلق له ميل في الطبع وشوق في النفس إليه أو إرادة إيّاه في العقل يستحتّه على الحركة إلى الموافق أو مقابلات هذه يستحتّه على الحركة عن المخالف، لكان البصر وسائر الحواس معطّلة في حقّه، فاضطرّ أن يكن له ميل إلى ما يوافقه يسمّى شهوة، ونفرة عمّا يخالفه تسمّى كراهة، ليطلب بالشهوة الملائم ويهرب بالكراهة عن المنافي. ثمّ هذه العرتبة من العيل والنفرة في جعلة القوى المحرّكة وإن كن لا يكفى فى كمال وجود الإنسان، انتهى.

### ع قوله ﷺ: وكشرب دواء كريه ينفعه،

لا يخفى: أنَّ المواد بالكراهة في هذه الجملة ليس ما يقابل الإرادة بمعنى العزم، لأنَّه مناف لقوله وَلاَّذ ويريده. بل المراد منها النفرة المقابلة للشهوة.

### ٧-قوله ﷺ: وبمثل البيان يظهر أنَّ الإرادة غير الشوق المؤكَّد،

وهو أنّه قد يشتاق الإنسان إلى شيء ولا يريده، كما إذا علم أنّه عاجز عن فعله. وأيضاً يمكنه أن يريد شيئاً لايشتاق إليه. فإنّه إذا اشتاق إلى شيء شوقاً مؤكّداً يجد عن نفسه أنّ له أن يريد مقابله الذي لاشوق له إليه. فيمكن أن تتحقّق الإرادة ولاشوق.

قال المصنّفﷺ في تعليقته على الكفاية، ص ٧٧ ما حاصله: إنّ الإرادة ليست هي الشوق الأكيد، إذ الشوق يتعلّق بالأعيان كما يتعلّق بالأفعال الاختياريّة، والإرادة لاتتعلّق إلاّ بالأفعال ... و ملخّص القول الذي يظهر به أسر الإرادة التي يستوقّف عسليها فعل الفاعل المختار^، هو أنَّ مقتضى الأصول العقليّة أنَّ كلَّ نوع من الأنواع الجوهريّة مبدء فاعليّ للأفعال التي ينسب إليه صدورها، وهي كهالات ثانية للنوع.

فالنفس الإنسانيّة \_التي هي صورة جوهريّة بحرّدة متعلّق الفعل ابالمادّة \_علّة فاعليّة للأفعال الصادرة عن الإنسان. لكتّها مبدء علميّ، لا يصدر عنها إلّا ما ميّزته من كمالاتها الثانية من غيره ''؛ و لذا تحتاج قبل الفعل إلى تصوّر الفعل والتصديق

الإختياريّة. وأيضاً يمكن تحقّق الشوق الأكيد ـ بالوجدان ـ مع استحالة الفعل، وواضح أنّ الإرادة لاتتحقّق بعد العلم باستحالة الفعل.

قوله ﷺ «غير الشوق المؤكّد»

الشوق طلب كمال أو خير مفقود. قال المصنف في في ما سيأتي من الفصل الثالث عشر من المرحلة الثانية عشرة: و...... فالخير محبوب مطلقاً، مشتاق إليه إذا فقد ... لكونه (الشوق) كيفية نفسائية تلازم الفقد، والفقد يلازم النقص، انتهى.

٨ قوله ﴿: والقول الذي يظهر به أمر الإرادة التي يتوقّف عليها فعل الفاعل المختار،

كلامه هذا ربما يوهم أنه يذهب إلى أن كلّ فعل غير مسبوق بالإرادة فهو غير اختياري. ولكن ذلك وإن كان هو الظاهر من كلامه فلى هنا، حيث إنّه مقتضى التعبير بالترقف، و همو ظاهر أيضاً من قوله فلى الصفحة الآنية، وو تتبعه الإرادة بالضرورة ... ولم صرح فلى بذلك في تعليقته على البحارج ٥، ص ٢٧٤ بقوله: ولا يخفى أنّ الإرادة التي هي مناط الاختيار لاتتملّن بشيء إلا عن تصور و تصديق سابق إجمالاً أو تفصيلاً فمن المحال أن تتعلّق الإرادة بأصل المعرفة والعلم، فيكون اختيارياً من صنع العبد، كأفعال الجوارح، انتهى. إلا أنّه سيصرح فلى الفصل الثالث عشر من المرحلة الثانية عشر أنّ الله تعالى مختار، ومع ذلك ينكر إرادته في الفصل مذلك أنه لا يلتزم بتوقف اختيارية الفعل على الإرادة، و هو الحقّ.

## ٩-قوله 🎕: ومتعكَّق الفعل؛

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله منه: «متعلَّفة الفعل». - ١- قوله من التالية من عنها إلا ما ميزته من كمالاتها الثانية من غيره. بكونه كمالاً لها. `` فإن كان التصديق ضروريّاً أو ملكة راسخة، قضت بكون الفعل كمالاً، ولم تأخذ بالتروّي، كالمتكلّم `` الذي يتلفّظ بالحرف بعد الحرف من غير تروّ؛ ولو تروّى في بعضها، لتبلّد `` و تلكّأ '`، و انقطع عن الكلام. و إن لم يكن ضروريّاً مقضيّاً به ''، توسّلت إلى التروّي والفحص عن المرجّحات؛ فإن ظفرت بما يـقضي

لا يخفى عليك: أنّ النفس الإنسانيّة لها مواتب: مرتبة طبيعيّة جسمانيّة تصدر عنها أهالها من غير علم وإدادة مثل الهضم والجذب والدفع، و: مرتبة مثاليّة تدرك الصور والمفاهيم المجرّدة التي لها آثار من المادّة، و: مرتبة عقليّة تدرك المفاهيم المجرّدة المحضة، ولكن لمّا كانت النفوس الحيوانيّة أيضاً واجدة للمرتبتين الأرليين، فالنفس الإنسانيّة وهي النفس الناطقة - إنّما تكون إنسانيّة بالمرتبة الثالثة. فعمّ ما ذكر مثلٌ هنا من أنّ النفس الإنسانيّة لا يصدر عنها إلاّ ما ميّزته من كمالاتها الثانية. فتأمل. 1 - قوله يؤلا: ولله التحاج قبل الفعل إلى تصوّر الفعل والتصديق بكونه كمالاً لهاء

التصديق بكون الفعل كمالاً لها أعمّ من التصديق بكون الفعل ذاقائدة؛ فإنّه يشمل الأفعال التي يتصدّى لها الفاعل لاحتمال ترتّب الفائدة، فلاتصديق فيها بفائدة، ولكنّها كمال للفاعل لوقوعه في معرض الفائدة بسببها.

اللَّهمّ إلاّ أن يقال: نفس التعرّض للفائدة، بمعنى وقوع الفاعل في معرض الفائدة فـائدة مصدّق بها، فيتساوى التصديق بكون الفعل كمالاً للفاعل والتصديق بكونه ذافائدة.

### ١٢-قوله ﴿: وكالمتكلِّم)

مثال لماكان التصديق ملكة راسخة.

#### ١٣ ـ قوله الله والتبلُّاد،

تبلّد الرجل والدابّة: ضدّ تجلّد وتردّد متحبّراً و... و السقوط إلى الأرض عن ضعف. كذا في أقرب الموارد.

#### ١٤. قدله ناي وتلكأ،

تلكأ عن الأمر: تباطأ وتوقف، أي: وحل. يقال: فتلكأ في الشهادة. وفي حديث الملاعنة: «فتلكأت عند الخامسة، أي توقّف وتبطآت أن تقولها.

١٥-قوله ﷺ: دوإن لم يكن ضروريًا مقضيًا به ۽

بكون الفعل كمالاً ١٠، قضت به.

ثم يتبع هذه الصورة العلميّة \_على ما قيل \_الشوق إلى الفعل١٠، لما أنّه كهال ثان معلول لها.^١

ثمّ يتبع الشوق الإرادة، و هي و إن كانت لا تعبير عنها يفيد تصوّر حقيقتها، لكن يشهد لوجودها ١٠ بعد الشوق ما نجده كنّ يريد الفعل و هو عاجز عنه ولا يـعلم

أي: وإن لم يكن ضروريّاً ولاملكة راسخة. وذلك بقرينة المقابلة لقوله ﴿ وَفَإِن كَانَ التصديق ضروريّاً أو ملكة راسخة. انتهى.

# ١٤- قوله ﷺ: وفإن ظفرت بما يقضى بكون الفعل كمالأً •

أي: ظفرت بعنوان كماليّ منطبقٌ على الفعل يقع حدّاً أوسط لإثبات كِون الفعل كمالاً، كأن يلتفت إلى أنَّ فيه رضا اللّه تعالى، فيقول هذا الفعل فيه رضاؤه تعالى، وكلّ ما فيه رضاؤه تعالى مقرّب للإنسان إليه تعالى، وكلّ مقرّب كمال للإنسان، فهذا الفعل كمال للإنسان.

# ١٧-قوله ﷺ: وثمّ يتبع هذه الصورة العلميّة -على ما قيل -الشوق إلى الفعل،

ولكن لا يخفى: أنّ المنفيّ في عبارته هو الشوق الحيوانيّ، لامطلق الشوق وسيجيء من المستّف الله المنطل الثاني عشر من المرحلة الثامنة والفصل الثالث عشر من المسرحلة الثانية عشرة العزم بكون الشوق متوسّطاً بين العلم والإرادة في مبادىء الفعل الإراديّ.

## ١٨\_قوله ﷺ: دلما أنّه كمال ثان معلول لها»

الضمير المذكّر يرجع إلى الفعل، والمؤنّث يرجع إلى النفس. ووجه كون الفعل معلولاً للنفس أنّ النفس صورة نوعيّة للإنسان، وأفعال كلّ نوع مستندة إلى صورته النوعيّة.

### ١٩\_قوله ﷺ؛ ويشهد لوجودها،

بعجزه، فلا يستطيع الفعل و قد أراده.

ثمّ تتبع الإرادةَ القوّةُ العاملة المحـرّكـة للـعضلات ٢٠، فـتحرّك المـضلات ٢٠، و هوالفعل.

فبادئ الفعل الإراديّ فينا هي: العلم. والشوق، والإرادة، والقوّة العاملة الحرّكة. هذا مانجده من أنفسنا في أفعالنا الإراديّة. و إمعان النظر في حال سائر الحـيوان ٢٠ يعطى أنّها كالإنسان في أفعالها الإراديّة.

فظهر بذلك أوّلاً؛ أنّ المبدء الفاعليّ الأفعال الإنسان الإراديّة بما أنّها كالاتها

دفع لتوهم كون الإرادة متحصرة في التي من صفات الفعل \_ وهي إعمال الاستطاعة، أي إعمال النسطاعة، أي إعمال النفس قدرتها في الفعل أو الترك حتى تكون الإرادة نفس الفعل حقيقة وغيره اعتباراً، ولا تكون هناك إرادة مقدّمة على الفعل، فيتساوى الإنسان والواجب في انحصار إرادتهما في التي من صفات الفعل، على ما ذهب إليه المصنف في الفصل الثالث عشر من المرحلة الثانية عشرة.

## • ٢- قوله الله: وثمّ يتبع الإرادة القوّة العاملة المحرّكة للعضلات؛

هذا فيما إذا كان الفعل فعلاً جوارحيًا. وأمّا فيما كان فعلاً جوانحيًا فلا حاجة إليه، كما لو أراد أن يفكّر في شيء، أو أراد أن ينشىء في ذهنه صورة، فإنّه لا يحتاج إلى حركة العضلات. ٢١ـ *قوله نظرُ: وفتحرَّ ك العضلات*؛

أي: فتتحرّك العضلات، فهو مضارع من التحرّك حذفت إحدى تائيه، والعضلات فاعل له، والضمير في قوله في المنظلات المحرّك والضمير في قوله في الفي التحرّك. ويمكن أن يقرء بضمّ التاء ليكون مضارعاً من التحريك، وفاعله ضمير يرجع إلى القوّة العاملة، والعضلات مفعول له، والضمير في قوله في وهو الفعل، يرجع إلى التحريك. وعلى الأوّل فالفعل اسم للمصدر وعلى الثاني مصدر.

# ٢٢-قوله ﴿ المعان النظر في حال سائر الحيوان،

يدلٌ عليه ما هو الشائع اليوم من تعليم الحيوان من طريق التشويق في الاستجابة المطلوبة والتعذيب عند غيرها. الثانية هوالإنسان بما أنّه فاعل علميّ. والعلم متمّم لفاعليّته يميّر " به الكال من غيره. و يتبعه الإرادة غيره. و يتبعه الشوق، من غير توقّف على شوق آخر أو إرادة. و تتبعه الإرادة بالضرورة ٢٢، من غير توقّف على إرادة أخرى؛ و إلّا لتسلسلت الإرادات. فعدّ

٢٣ـ قوله ﷺ: ويميّز،

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله فيكي: ويتميّزه

٢٤ـ قوله ﷺ: وتتبعه الإرادة الضرورة)

أي: بالاضطرار. يعني أنّ الإرادة لاتكون فعلاً اختيارياً. بل الشوق والعلم أيضاً كذلك. أمّا الشوق فهو الظاهر من قوله ألى: وويتبعه الشوق من غير توقّف على شوق آخر أو إرادة انتهى. وأمّا العلم فلما صرّح ألى به في تعليقته على البحارج ٥، ص ٢٢٤ من قوله: ولا يخفى أنّ الإرادة التي هي مناط الاختيار لاتتعلّق بشيء إلاّ عن تصوّر وتصديق سابق إجمالاً أو تفصيلاً؛ فمن المحال أن تتعلّق الإرادة بأصل العلم والمعرفة، فيكون اختيارياً من صنع العبد كأفعال الجوارح. وهذا هو الذي تذكره الروايات. وأمّا تفاصيل العلم والمعرفة فهي كسبيّة اختياريّة، بالواسطة، بمعنى أنّ الفكر في المقدّمات يجعل الإنسان مستعداً لإقاضة النتيجة منه تعالى. والعلم مع ذلك ليس فعلاً من أفعال الإنسان. ولتفصيل الكلام محل آخر يرجع إليه، انتهى. فإنّ ما ذكره من التعليل عامّ يشمل كلّ ما يسبق الإرادة من مبادئ الفعل.

قوله فؤنى: «تتبعه الإرادة بالضرورة»

فلا اختيار للإنسان فيها بعد حصول الشوق، كما فشره بذلك شيخنا المحقّق دام ظلّه د في التعليقة، وهو مقتضى قوله يُلُّج الآتي بعد سطرين: «الإرادة والشوق الذي قبلها من لوازم العلم، انتهى. بل يظهر ذلك من تعليقته على البحارج ٥، ص ٢٢٤، حيث جعل الإرادة مناط الاختيار، وهو الذي مرّ منه قبل أقلّ من صفحة بقوله يُلُّذا: «الإرادة التي يتوقّف عليها فعل الفاعل المختار، انتهى. هذا.

ولكن يرد عليه: أوّلاً: أنّ الإرادة وإن كانت تتوقّف على الشوق المتوقّف على العلم بالفعل وفائدته، إلاّ أنّها تتوقّف على غيره أيضاً، من العلم بحضور المادّة القابلة، والشرائط، والمعدّات، كسلامة الأعضاء وحضور آلة الفعل وصلاحيّتها وغير ذلك؛ فربما يتحقّل الشوق ولم الإرادة علَّة فاعليَّة للفعل في غير محلَّه. و إنَّا الإرادة والشوق الذي قبلها من لوازم العلم المتمّم لفاعليّة الفاعل.

و ثانياً: أنَّ أفعال الإنسان مما للعلم دخل في صدوره ٢٥ لاتخلو من إرادة الفاعل، حتى الفعل الجبريّ. و سيأتي ٢٠ في البحث عن أقسام الفاعل ما ينفع في المقام. و ثالثاً: أنَّ الملاك في اختياريّة الفعل تساوي نسبة الإنسان إلى الفعل والترك٧٠.

ولا إرادة، كما صرّح نفسه ﴿ بذلك بقوله: ووبمثل البيان يظهر أنّ الإرادة غير الشوق المؤكد.،
 انتهى.

وثانياً: أنّه لو صنح ما ذكره من حصول الإرادة بعد الشوق بالاضطرار، وأنّ الإرادة من لوازم الشوق، حصل التناقض بينه وبين ما ذكره من تخلّف الإرادة عن الشوق بقوله ولله الإرادة عن الشوق بقوله ولله المرادة عير الشوق المؤكّد، انتهى.

و ثالثاً: أنَّ الإرادة فعل اختياري للنفس بالوجدان، فنحن نجد من أنفسنا - بعد حصول العلم والشوق وجميع ما يتوقّف عليها الفعل من العادة القابلة والأدوات والشرائط والمعدّات - أنّا مختارون في إرادة الفعل وعدمها، فلنا أن نريد الفعل وأن لانريده. وليس الإنسان بعد حصول جميع ما ذكر يفعل الإرادة من دون اختيار، كماء يجري إلى المنحدر. فالإرادة فعل اختياري ينشأ عن اختيار الفاعل وإن لم يكن إرادياً. والاختيار من الصفات الذاتية للفاعل المختار، كالجبر في الفاعل الموجّب.

# ٢٥\_قوله ﷺ: وأفعال الإنسان ممّا للعلم دشول في حدوره:

التقييد لإخراج مثل الهضم والجذب ومثل حركته حينما يؤخذ بعنف ويلقى من مكان عال، فإنه وإن كان عالماً بها لكن ليس للعلم دخل في صدورها، فإنّ القسم الأوّل يحصل وإن لم يعلم به الإنسان، كما أنه في القسم الناني لافرق بين الإنسان وبين الحجر الملقى في تلك الحركة.

# ۲۶ قوله ﴿ رسياً تَى ا

في الفصل السابع من المرحلة الثامنة.

٢٧ـ قوله ﷺ: دالملاک في اختياريَّة الفعل تساوي نسبة الإنسان إلى الفعل والترك،

آً ﴿ وَإِن كَانَ بِالنَظْرِ إِلِيهِ وَ هُو تَامَّ الفَاعَلَيَّةَ ضَرُورِيَّ الفَعَلَ. ^ أَ

و من الكيفيّات النفسانيّة القدرة، و هي حالة في الحيوان، بها يصع أن يصدر عنه

آ آسيمني: الإنسان بذاته وبما هوهو، في مقابل الإنسان العالم بفائدة الفعل المشتاق له المريد إياه، حيث إنّه بذلك يصير تام الفاعلية ويجب به الفعل، فلاتستوي نسبته إلى الفعل والترك، فمراده في أنّ الملاك في الاختيار الذي هو كون الفاعل بحيث إن شاء فعل وإن شاء ترك، المستلزم لتساوي نسبة الفاعل إلى الفعل والترك، هو تساوي نسبة الفاعل بما أنّه علّة ناقصة إلى الفعل والترك، يممنى أنّ الإنسان بما أنّه فاعل - لاعلّة تامّة - يمكن أن يدرك كون الفعل كمالاً، فيشتاق إليه، فلريد، ويفعله، ويمكن أن يدرك كون الترك كمالاً، فيشتاق إليه، فلايريد الفعل، ولايفعله.

ولكن يرد عليه: أنّه لو كان هذا هو الملاك في الاختيار لوجب أن تكون الفواعل الطبيعيّة أيضاً مختارة، فإنّ النار أيضاً تستوي نسبتها إلى الإحراق وعدمه، فيمكن أن يجتمع عندها جميع ما يتوقّف عليه الإحراق فتحرق، وأن لاتجتمع فلاتحرق. مضافاً إلى أنّ هذا المسلاك لايجري في مثل الواجب تعالى الذي هو علّة تامّة لفعله يجب فعله به، فليست تستوي نسبته إلى الفعل والترك.

قوله ﴿ وَالملاك في اختياريَّة الفعل،

ولكن قدمرٌ أنَّ الملاك في اختياريّة الفعل هو كون الفاهل بحيث إن شاء فعل وإن لم يشأً لم يفعل.

# ٣٨. توله ﴿: ووإن كان بالنظر إليه وهو تامّ الفاحليّة ضروريّ الفعل،

المراد بكونه تام الفاعلية \_ بقرينة ما تقدّم منه ألا أنفأ من أنّ العلم متم لفاعلية الإنسان ويلزمه الشوق والإرادة \_ أن يحصل له العلم بالفعل ويشتاق إليه وبريده. وواضح أنّه لايريد الفعل إلا إذا حصل جميع ما يحتاج إليه الفعل، من الأدوات وسائر الشرائط والمعدّات. فلا ينافي المعنى المذكور ما سيأتي في الفصل العاشر من المرحلة الثامنة والفصل الرابع عشر من المرحلة الثانية عشر، من أنّ المراد بكون الفاعل تامّ الفاعليّة كونه فاعلاً بالفعل بانضمام بقيّة العلل إليه.

الفعل إذا شاء ٢٩ ولا يصدر عنه إذا لم يشأ. ويقابلها العجز.

و أمّا القدرة المنسوبة إلى الواجب تعالى ٢٠ فإذ كان الواجب الوجود بـالذات واجب الوجود من جميع الجهات، فهي مبدئيّته الفعليّة بذاته لكلّ شيء ٢٠؛ و إذ كانت عين الذات، فلا ماهيّة لها، بل هي صرف الوجود.

و من الكيفيّات النفسانيّة \_على ماقيل \_العلم. ٢٦ والمراد بـ العلم الحـصوليّ

# ٢٩ قوله ١٠٠ وهي حالة في الحيوان بها يصبح أن يصدر عنه الفعل إذا شاءه

الأولى أن يقال: وهي حالة في الحيوان بها يصح أن يصدر عنه الفعل باختياره، حتى يعم القدرة على الإرادة والمشيئة. وذلك بناء على ما هو الحق، من كون الإرادة فعلاً اختياريًا، وإن لم يكن إراديًا.

قوله ﴿ وهي حالة في الحيوان،

المراد بالحالة معناها اللغويّ، أعني الكيفيّة، فتشمل الحال والملكة كليهما.

والمراد بالحيوان معناه الأعمّ الشامل للناطق ولفيره، كما لايخفي.

قوله ﴿ ويصدر عنه الفعل إذا شاء،

المشيئة والإرادة مترادفتان، كما صرّح به جماعة، وسيأتي من المصنّف ﴿ في الفصل الثالث عشر من المرحلة الثانية عشرة ما يدلّ على ذلك.

# •٣-قوله ﷺ: وأمّا القدرة المنسوبة إلى الواجب تعالى،

والقدرة في الجواهر المجرّدة أيضاً مبدئيّتها الفعليّة للأفعال عن علم، كـما فــي الواجب تعالى، ولكنّها جوهر لكونها عين ذواتها المجرّدة الجوهريّة.

# ٣١ـ قوله ﴿ اللهُ عَلَىٰ وَفَهِي مَبِدُنْيَتِهُ الْفَعَلَيَّةُ بِذَاتَهُ لَكُلُّ شَيءً

فهي مبدثيته بالفعل، بينما كانت القدرة في الحيوان مبدثيّته بالقرّة، ولذا كانت نسبته تعالى إلى الفمل نسبة الرجوب، في حين إنّ نسبة الحيوان إليه نسبة الصحّة والإمكان. وأيضاً هي مبدثيّته بذاته، بينما كانت القدرة في الحيوان مبدئيّته بكيفيّة عارضة لذاته، وهي القدرة. ٣٣ـ قوله ﴿ العلم ، المعالم على المعالم ، العلم المعالم ال

الذهنيّ من حيث قيامه بالنفس قيامَ العرض بموضوعه ٣٠، لصدق حدّ الكيف عليه. و أمّا العلم الحضوريّ، فهو حضور المعلوم بوجوده الخارجيّ عند العـالم، والوجــود ليس بجوهر ولا عرض. ٢٢

هذا القول هو المشهور بينهم، كما سيأتي في ما يحكيه عن صدرالمتألُّهين، وفي الفصل الخامس عشر من المرحلة الحادية عشرة. وإنّما لم يسمّ قائله تمريضاً له. وسيأتي منه يُؤل في الفصل الأوَّل من المرحلة الحادية عشرة أنَّ الصورة العلميَّة قائمة بنفسها في عالم النفس، و همي مموجود ممجرّد تحضر بموجودها الخارجيّ للمدرك. وقد ذهب إلى هذا الرأي صدرالمتألُّهين ﴿ كما سيأتي في محكى كلامه ﴿ في الفصل الخامس عشر من تلك المحلة. هذا.

ولكن سيأتي في المرحلة الحادية عشرة أنه ﷺ ـ وكذا صدرالمتألُّهينﷺ ـ وإن كان يعتقد بأنَّ العلوم الحصوليَّة تنتهي إلى علوم حضوريَّة، لكن لايستلزم ذلك إنكار العلم الحصوليُّ وقيامه بالنفس.

فالحقُّ أن يقال في وجه التمريض: إنَّ النفس لمَّا كانت مادَّة للمعقولات ـ على ما هو الحقُّ من اتّحاد العاقل بالمعقول - تستكمل بها وتصير بها جوهراً آخر مثاليّاً أو عقليّاً، كانت العلوم الحصوليّة موجودة بوجود النفس، جوهراً بعين جوهريّتها، فليست أعراضاً، حتّى تكون كيفتات نفسانية.

٣٣ قوله الله العلم الحصولي الذهني من حيث قيامه بالنفس قيامَ العرض بموضوعه، وأمّا من حيث كونه مفهوم شيء وماهيّته لـوهو المسمّى بالوجود الذهنيّ لـ فلا يندرج تحت مقولة من المقولات، وإن حمل عليه مقولة من المقولات بالحمل الأوّليّ.

٣٤ قوله ﷺ: والوجود ليس بجوهر ولا عرض،

الوجود من حيث هو وإن لم يكن جوهراً ولا عرضاً، إلاَّ أنَّه إذا كان محدوداً فهو من حيث إنَّه محدود يكون جوهراً أو عرضاً؛ يرشدك إلى ذلك تعريف الجوهر والعرض. وقد صرَّح صدرالمتألُّهين ﷺ في كثير من المواضع بأنَّ العلم لمَّا كان من سنخ الوجود كان كـالوجود ذا مراتب، فمرتبة منه لاماهيّة له، وهو علم الواجب تعالى بنفسه، وكذا علمه الذاتئ بمخلوقاته؛ والعلم الذي هو من الكيف مختصّ بذوات الأنفس. و أمّا المفارقات، فقد تقدّم أنّ علومها حضوريّة غير حصوليّة ٢٥؛ غير أنّ العلوم الحصوليّة التي في معاليلها حاضرة عندها، و إن كانت هي أيضاً بما أنّها من صنعها حاضرة عندها. ٢٤

ومرتبة منه جوهر، كعلم الواجب تعالى بالجواهر في مقام الفعل، وكعلم الجواهر المجرّدة بذواتها ومعلولاتها الجوهريّة؛ ومرتبة منه عرض وكيف، وهي الصور الحاصلة في الأذهان. وقد حكى المصنّف على نبذة ممّا ذكره في الفصل الخامس عشر من المرحلة الحادية عشرة.

نعم، لمّا كان العلم الحضوريّ حضور الوجود، والوجود غير الماهيّة، بل يمكن أن يكون هناك وجود لاماهيّة له، فالعلم الحضوريّ بما هو علم حضوريّ غير داخل تحت ماهيّة، ولذا يكون علم الواجب تعالى الحضوريّ بذاته وبالأشياء عين ذاته التي لاماهيّة لها.

# ٣٥ـ توله ﷺ: وأمَّا المفارقات فقد تقدَّم أنَّ علومها حضوريَّة غير حصوليَّة ع

لا يخفى عليك: أنّه لم يتقدّم في هذا الكتاب. اللّهم إلاّ أن يريد تقدّمه في كتابه بداية المحكمة، حيث قال يُلاً فن إلفصل العاشر من المرحلة الحادية عشرة منه: «ومنها: أنّه تقدّم: أنّ كلّ معقول فهو مجرّد، فليملم أنّ هذه المفاهيم الظاهرة للقرّة كلّ معقول فهو مجرّد، فليملم أنّ هذه المفاهيم الظاهرة للقرّة العاقلة، التي تكتسب بحصولها لها الفعليّة، حيث كانت مجرّدة، فهي أقوى وجوداً من النفس العالقة التي تستكمل بها، وآثارها متربّبة عليها، فهي في الحقيقة موجودات مجرّدة، تظهر بوجوداتها الخارجيّة للنفس العالمة، فتتّحد النفس بها إن كانت صور جواهر، وبموضوعاتها المتصفة بها إن كانت أعراضاً؛ لكنّا لاتصالنا من طريق أدوات الإدراك بالموادّ، نتوهم أنّها نفس الصور القائمة بالموادّ، نوعناها من الموادّ من دون آثارها المتربّبة عليها في نشأة المسادّة، فصارت وجودات ذهنيّة للأشياء لايتربّب عليها آثارها.

فقد تبيّن بهذا البيان: أنّ العلوم الحصوليّة في الحقيقة علوم حضوريّة.

وبان أيضاً: أنّ العقول المجرّدة عن المادّة لاعلم حصوليّاً عندها، لانقطاعها عن المادّة ذاتاً وفعلاً، انتهى.

٣٤ قوله ١٤٠ ووإن كانت هي أيضاً بما أنها من صنعها حاضرة عندهاه

ومن هذا الباب الخُلق ٣٠، وهوالملكة النفسائية التي تصدر عنها الأفعال بسهولة من غير روية. ٣٠ ولا يستى خُلقاً إلا إذا كان عقلاً عملياً هو مبدء الأفعال الإرادية. ٣٠ وليس هوالقدرة على الفعل؛ لأنّ نسبة القدرة إلى الفعل والترك

أي: وإن كانت العلوم الحصوليّة التي في معاليلها أيضاً علوماً حضوريّة لها، لأنّها تكون من صنعها ـكما سيأتي في الفصل السابع من المرحلة الحادية عشرة ـ والمعلول حاضر بوجوده عند علّته، وهو العلم الحضوريّ.

فالحضور في قوله في السابن: وحاضرة عندها و بمعنى مطلق العلم. وفي قوله في اللاحق: وحاضرة عندها وبمعنى العلم الحضوريّ.

### ٣٧ قوله ﷺ: ومن هذا الباب الخُلق،

والفرق بينه وبين العادة أنّ العادة هي الفعل الذي يصدر بإعانة الخلق. كما يستفاد سن الفصل الثاني عشر من المرحلة الثامنة. وقد يطلق كلّ منهما على الآخر.

# ٣٨ـ قوله ﷺ: والتي تصدر عنها الأفعال بسهولة من غير رويَّة ۽

إذا أربدت تلك الأفعال. قال شيخنا المحمَّق دام ظلّه دفي التعليقة: واعلم أنَّ اعتبار الملكة كمبده لصدور الفعل، ليس بمعنى ضرورة صدور الفعل عن الفاعل ولا استفناء الفاعل عن الإرادة، انتهى. كما يشعر بذلك قوله رضي السهولة، قال صدرالمتألّهين رضي في الأسفارج ٤، ص ١١٥، يوليس الخُلق أيضاً يلزمه المبدئية للفعل، بل كونه بحيث إذا أربد الفعل يصدر بهلا صعوبة وروية، انتهى.

### ٣٩ـ قوله ﷺ: ولا يسمَّى خُلقاً إِلاَّ إِذا كان عقلاً حمليّاً هو مبدء الأفعال الإراديَّة،

العقل العمليّ هي القوّة العاملة لننفس الإنسانيّة؛ فإنّ النفس الإنسانيّة ذات قوّة حالاّمة شأنها الإدراك، وتسمّى العقل النظريّ، وقوّة عمّالة شأنها التحريك وتدبير البدن، وتسمّى العقل العمليّ. ولما ذكرنا وصف المصنّف الله العقل العمليّ بقوله: «هو مبده الأفعال».

وعلى هذا يختصُ الخُلق بالإنسان. وما قد يستعمل في غيره من أقسام الحيوان لايكون إلاً مجازاً، كما يقولون: الطاووس له خُلق المُعجب، والثعلب له خُلق المُكر. ويدلّ على ما ذكرنا قولهﷺ: ولكنّ أصول الأخلاق الإنسانيّة ...». متساوية، ولا نسبة للخلق إلاً إلى الفعل. `\* وليس المراد به هوالفعل`\*\_و إن كان ربما يطلق عليه بـ لاتُمالأمر الراسخ الذي يبتني عليه الفعل.

وللخلق انشعابات كثيرة، تكاد لاتحصى الشعب الحاصلة منها؛ لكنّ أُصول الأخلاق الإنسانيّة ٢٠ نظراً إلى القوى الباعثة للإنسان نحوالفعل ثلاثة، وهي: قوى الشهوة، الباعثة له إلى جذب الخير والنافع الذي يلائمه؛ ٣٠ و قوى الغضب، الباعثة له

إن قلت: فكيف عدَّت الملكات العاملة في المشتهيات والملكات المرتبطة بالغضب من الأخلاق، مع أنَّ الشهوة والغضب من قوى النفس الحيوانيّة.

قلت: لمّا كانت النفس الإنسانيّة هي الصورة الأخيرة لنوعها كانت جميع الأفعال والآثار مستندة إليها؛ فالنفس الإنسانيّة واجدة للقوى العمّالة الحيوانيّة، كما أنّها واجدة لقرّة عمّالة تخصّها مسمّاة بالعقل العمليّ؛ وعقلها العمليّ تستخدم القوى الحيوانيّة، فأفعال تلك القوى أنعال لها ومستندة إليها.

# - £ قوله ﴿ وَلا نسبة للخُلق إلاّ إلى الفعل ؛

لا يخفى عليك: أنّ الفعل هنا أريد منه معناه الأعمّ، فيشمل الترك أيضاً؛ لأنّ الخُلق كما يصير منشأ لصدور الأفعال المناسبة له يكون منشأ لترك الأفعال المضادّة له. فالمفيف كما يفعل ما ينبغى من المشتهبات يترك أيضاً مالا ينبغى.

### ٤١ قوله ﷺ: وليس المراد به هو الفعل،

وقد مرّ منّا آنفاً أنّ الفعل الصادر بإعانة الخُلق يسمّى عادة، وإن كان قد يستعمل كلّ منهما في موضع الآخر.

## ٤٢\_قوله ﴿: وأصول الأخلاق الإنسانية ﴾

وفي الأسفار ج ٤، ص ١١٥:

واعلم أنّ رؤوس الفضائل النفسائية والأخلاق الإنسائية، التي هي مبادىء الأعمال
 الحسنة، ثلاثة: الشجاعة والعفّة والحكمة. ومجموعها العدالة، انتهى.

٤٣-قوله 🔅: دهي قوى الشهوة الباعثة له إلى جذب الخير والنافع الذي يلائمه ۽

إلى دفع الشرّ والضارّ؛ والعقل، الذي يهديه إلى الخير والسعادة ٢٠، و يزجره عن الشرّ والشقاء.

فالملكة العاملة في المشتهيات ٢٠ إن لازمت الاعتدال بفعل ما ينبغي كما ينبغي، سمّيت عَفّة؛ و إن انحرفت إلى حد الإفراط، سمّيت شَرَهاً؛ و إن نزلت إلى التنفريط، سمّيت خوداً. وكذلك الملكة المرتبطة بالغضب، لها اعتدال تسمّىٰ شجاعة، و طرفا إفراط يسمّى تهوّراً، و تفريط يسمّى جُبناً. وكذلك الملكة الحاكمة في الخير والشرّ،

أي: جذب ما يوافق طبعه بما هو حيوان، وإن كان شراً له أحياناً بما هو إنسان، كأكل الحرام والزنا والنظر إلى الأجانب.

قوله ﷺ: همي قوي الشهرة يا

الضمير يرجع إلى القرى، لا إلى أصول الأخلاق، كما لا يخفى. وأصول الأخلاق الإنسانية هي العقة والشجاعة والحكمة، كما صرح هي بذلك في الأسفارج ٤، ص ١١٥ - ١١٦. فقوله هي: وفالملكة العاملة في المشتهيات، شروع في بيان الأصول. وسيأتي في عبارة المصنف في أيضاً في الصفحة الآتية من قوله: وووسط الاعتدال من هذه الملكات التي هي الأصول وما يتفزع عليها من الفروع فضيلة ممدوحة، انتهى. وعلى هذا فلا يخفى عليك ما في العبارة من القصور.

### عَدُ قُولُه ﴿ وَالْعَقَلِ، الذِّي يَهِدِيهِ إِلَى الْخِيرِ والسَّعَادَةِ عَ

أي: يسوقه إلى الخير والسعادة، ويزجره عن الشرّ والشقاء. فإنّ المراد من العقل هنا هو العقل المعلى الذي هو القرّة العاملة التي للنفس الإنسائية. كما صرّح بذلك صدرالمتألّهين في ما نحكيه من عبارته في الأسفار في بعض تعاليقنا الآتية. وأيضاً هو موافق لعدّه من القوى الباعثة للإنسان نحو الفعل. فهو من قبيل هداية السائق السيّارة، في كونها هداية عمليّة لاعلميّة.

#### 83 قوله الله المالكة العاملة في المشتهيات،

شروع في بيان قولهﷺ: وأصول الأخلاق الإنسانيّة نظراً إلى القوى الباعثة للإنسان نـحو الفعل ثلاثة.ه انتهى. والنافع والضارّ، إن لازمت وسط الاعتدال، فاشتغلت بما ينبغي كما ينبغي، سمّيت حكمة \*أ؛ و إن خرجت إلى حدّ الإفراط سمّيت جربزة، أو إلى حدّ التفريط سمّيت غباوة. والهيأة الحاصلة من اجتاع الملكات الثلاث ٢٠ \_التي نسبتها إليها نسبة المزاج إلى الممتزج، و أثرها إعطاء كلّ ذي حقّ من القوى حقّه \*أ \_إذا اعتدلت، سمّيت عدالة ٢٩.

#### ٤٤ قوله ﷺ: وسميّت حكمة،

وهي الخُلق الذي يصدر عنه الأفعال المتوسّطة بين الجربزة والفبارة. والحكمة بهذا المعنى غير الحكمة العمليّة التي هي قسيم للحكمة النظريّة. فإنّ الحكمة العمليّة هي العلم بما ينبغي أن لايفعل. والحكمة المبحوث عنها هنا خلق نفسائيّ كما ذكرنا.

صرّح بما ذكرنا صدرالمتألّهين في الأسفار ج ٤، ص ١١٦ حيث قال: وواشتبه على بعض النّاس وظنّ أنّ الحكمة العمليّة المذكورة هنا هي بعينها ما هو قسيم الحكمة النظريّة ... وذلك الظنّ فاسد فإنّ هذه الحكمة العمليّة خُلق نفسانيّ يصدر منه الأفعال المتوسّطة بين أفعال الجربزة والغباوة. وأمّا إذا قالوا: الحكمة منها ما هو نظريّ ومنها ما هو عمليّ لم يريدوا به الخُلق، لأنّ ذلك ليس جزء من الفلسفة. بل التي هو إحدى الفلسفتين أوادوا بها معوفة الإنسان بالملكات الخلقيّة أنّها كم هي، وما هي، وما هو الفاضل منها، وما الردي، منها؟ ومعرفة كبفيّة تحصيلها واكتسابها أو إزالتها وإخراجها عن النفس، ومعرفة السياسات المنزليّة والمدنيّة ... وإفراطها أيضاً فضيلة، انتهى.

# ٤٧ قوله ﷺ: والهيأة الحاصلة من اجتماع الملكات الثلاث،

الملكات الثلاث هي الملكة العاملة في المشتهيات، والمملكة المرتبطة بالغضب، والملكة الحاكمة في الخير والشرّ والنافع والضارّ؛ الاالمقة والشجاعة والحكمة. كما الايخفى. 84-قوله يُثارُّ: وأثرها إعطاء كلّ ذي حتى من القوى حقّه:

هذا إنّما هو أثر للمدالة، فكان عليه أن يأتي بهذه الجملة بعد قوله ﴿: وسميّت عدالة ». 8 عـ قوله ﴿: وإذا اعتدلت، سميّت عدالة » و إن خرجت إلى حدّ الإفراط، سمّيت ظلماً؛ أو إلى حدّ التفريط، سمّيت انظلاماً.

و وسط الاعتدال من هذه الملكات ـالتي هي الأصول ٥٠ـوما يتفرّع عليها من الفروع فضيلة ممدوحة. والطرفان ـأعني طرقي الإفراط والتفريط ـرذيلة مذمومة.

واعتدال الهيأة باعتدال الملكات الثلاث. فالعدالة هي الهيأة الحاصلة من اجتماع العفّة والشجاعة والحكمة.

> ومنه يعلم أنَّ العدالة في علم الأُخلاق غيرها في العرف. • هـقوله ﷺ: ووسط الاعتدال من هذه العلكات ـالتي هي الأصول»

لا يخفى عليك: أنّه ليس المراد بالملكات الثلاث هنا وفي الفقرة اللاحقة العقّة والشجاعة والمحكمة، التي هي أصول الأخلاق، بل المراد المملكة العاملة في المشتهبات والمملكة المرتبطة بالغضب والملكة الحاكمة في الخير والشرّ التي أشير إليها في الفقرة السابقة. واعتدال الهيأة الحاصلة إنما هي باعتدال جميع الملكات الثلاث؛ فالعدالة هيأة حاصلة من اجتماع المقدّة والشجاعة والحكمة. قال صدرالمتألّهين الله في الأسفارج ٤، ص ١١٧، وفجموع الأخلاق الثلاثة المتوسّطة بل هيأة اجتماعها عدالة، انتهى.

والظَّلَم هو الإفراط في بعض الملكات أو جميعها. والانظلام هو التفريط كذلك. وبــهذا يتبيّن أولاً: أنّ العدالة صورة واحدة ولكلّ من الظلم والانظلام صوراً متعددة.

وثانياً: أنّه يمكن أن يكون شخص ظالماً من جهة بعض الملكات ومنظلماً من جهة بعضها الآخر.

قوله ينكي: ووسط الاعتدال من هذه الملكات،

كان اللازم تقديم هذه الفقرة على الفقرة السابقة المتعرّضة للعدالة؛ وذلك لتضمّنها حكماً لأُصول الأخلاق التي هي المفّة والشجاعة والحكمة.

قوله يُؤُخ: والتي هي الأصول،

نعت لقوله ﷺ: ووسط الاعتدال، \_أنّث الموصول والضمير رعاية لجانب الخبر أو باعتبار المعنى ـ وذلك لأنَّ المراد بالملكات، كمامرٌ في بعض تعاليفنا السابقة، هي الملكة العاملة في المشتهيات، والملكة المرتبطة بالغضب، والملكة الحاكمة في الخبر والشرَّ، لاالعفّة والشجاعة والحكمة، فإنَّ هذه هي وسط الاعتدال من تلك، وهذه هي الأصول. والبحث عن هذه الفضائل والرذائل موكول إلى غير هذه الصناعة.

وقد ظهر ممّا تقدّم أوّلاً: أنّ الخُلق إنّما يوجد في العالم الإنسانيّ و غيره من ذوات الأنفس ١٥ التي تستكمل بالأفعال الإراديّة على ما يناسب كمال وجوده. فلا خُلق في المفارقات ٥٦، إذ لا عقل عمليّاً ولا استكمال إراديّاً فيها.

وثانياً: أنّ كلاً من هذه الأخلاق التي هي من الكيفيّات النفسانيّة، بما أنّها ملكة راسخة، تقابلها حال من تلك الكيفيّة آم، كالشهوة، والغضب، والخسوف، والفسزع، والحزن، والهمّ، والحجل، والفرح، والسرور، والغمّ، وغير ذلك. والبحث عن أسبابها الطبيعيّة في الطبّ ٥٣، وعن إصلاحها و تدبيرها بحيث يلائم السعادة الإنسانيّة في صناعة الأخلاق.

ومن الكيفيّات النفسانيّة اللذّة والأثم. واللذّة على ما عرّفوها إدراك الملائم، بما أنّه ملائم.<sup>۵۵</sup> والأثم إدراك المنافى، بما أنّه منافٍ. فهما من

٨٥ـ قوله ﷺ: ووغيره من ذواتِ الأنفس،

كالجنّ.

٨٢ قوله ﴿ وَفَلا خُلَقَ فَي المَفَارَقَاتِ ١

ولا في سائر أنواع الحيوان غير الإنسان؛ لما ذكر من التعليل، فإنّها أيضاً لاعـقل عـمليّاً عندها، لأنّ العقل العمليّ من قوى النفس الناطقة.

٥٣ قوله ١٠٤ وتقابلها حال من تلك الكيفية،

خبر وأنَّه. والضمير يرجع إلى اسم أنّ - «كلَّة - أنَّث باعتبار كون معنى الكـلّ الذي هــو الخُلق كيفيّة من الكيفيّات.

٤٥ـ قوله ﷺ: وفي الطبّ

بل في علم النفس العلميّ الذي يسمّى اليوم بالسيكولوجيا.

۵۵۔قوله ﷺ: واللَّذَة على ما عرَّفوها إدراک العلائم بما أنَّه علائم،

# الكيف ٥٠، بما أنَّهما من سنخ الإدراك. و ينقسهان بانقسام الإدراك؛ فمنهما حسَّتي، و

و بعبارة أخرى: اللذة إنما هو إدراك ملائمة الشيء، سواء كان ملائماً واقعاً أم لا. فاللذة المحتية ليس في أكل العسل المحتية ليس في أكل العسل بالذوق؛ ولذا لا لذة في أكل العسل إذا كان الإنسان متفكّراً في أمرٍ مستغرقاً في التفكّر فيه بحيث لايدرك ملائمته.

قوله ﴿ على ما عرَّفوها ﴿

لعلّه تلويح إلى ما أشرنا إليه في بعض تعاليقنا السابقة وصرّح هوﷺ في بداية الحكمة به، من أنّه يبحث في المقولات على ما هو المعروف فيها من مذهب المشّائين.

### ١٥٤ قوله ﷺ: وفهما من الكيف،

ظاهره، بل صريحه، هو أنَّ المراد بالإدراك في تعريف اللذَّة والأَّلم هو الإدراك الحصوليّ؛ إذ العلم الذي هو من الكيف عندهم إنَّما هو العلم الحصوليّ، كما صرّح ﷺ به في ما سبق من هذا الفصل.

ويدلَ على ذلك أيضاً انقسامهما إلى الحسّيّ والخياليّ والعقليّ؛ لأنَّ المنقسم إلى الثلاثة هو العلم الحصوليّ، كما سيأتي في الفصل الثالث من المرحلة الحادية عشرة:

ولكن يرد عليه: أنّه لايصخ على هذا عدّ كلّ منهما كيفاً نفسانيّاً قسيماً للعلم، لاستلزامه جعل قسم الشيء قسيماً له، وهو غير جائز. هذا. مضافاً إلى سؤال يتوجّه على المصنفَ، من أنّه كيف لايسلّم كون العلم كيفاً ويسلّم كون اللّذة والألم كيفيّتين؟!

وذهب صدرالمتألَّهين ﴿ إلى أنَّ الألم إدراك المنافي بالعلم الحضوريّ. فراجع الفصل الثانم عشرة.

والذي يبدو في النظر القاصر ويشهد له الوجدان، هو أنَّ اللذَّة والأَلم كيفيّتان في النفس تحدثان عند إدراك الملاثم والمنافر، لاأنهما نفس هذين الإدراكين. وقد مال إليه بهمنيار في التحصيل، واختاره شيخنا المحقّق ـ دام ظلّه ـ في التعليقة.

ثمّ لا يخفى عليك: أنّ ذلك الإدراك لا ينحصر في الإدراك الحصوليّ، بـل اللّـذة والألم تحدثان عند إدراك الملاثم والمنافر مطلقاً، سـواء كـان إدراكاً حـصوليّاً، كـما مشّل بـه، أو حضوريّاً، كاللّذة الحاصلة للنفس من إدراك ذاتها وإدراك الفضائل والكمالات الحاصلة لها، خياليّ. وعقليّ. فاللذّة الحسّيّة كإدراك النفس الحلاوة من طريق الذوق. والرائحة الطيّبة من طريق الذوق. والرائحة الطيّبة من طريق الشمّ. واللذّة الخياليّة إدراكها الصورة الخياليّة من بعض المملذّة الحسّيّة. واللذّة العقليّة أدراكها بعض ما نالته من الكمالات الحقّة العقليّة. واللـذّة العقليّة أشدّ اللذائذ و أقواها، لتجرّدها و ثباتها. ٥٠ والأثم الحسّيّ والخياليّ والعقليّ على خلاف اللذّة في كلّ من هذه الأبواب.

واللذَّة على أيَّ حال وجوديَّة؛ والألم عدميَّ ٥٨، يقابلها تقابل العدم والملكة.

والألم الحاصل لها من إدراك نقائصها والصفات الرذيلة الحاصلة لها، كالحسد والبخل والجبن وغيرها.

#### ΔΥ قوله ﴿: (لتجرُّدها وثباتها)

شاهد آخر على ما أشرنا إليه من أنه يبحث في المقولات على ما هو المشهور من مذهب المشائين؛ وذلك لأنّ المشائين هم الذين يحصرون التجرّد في الإدراك العقلي، ويعتقدون بمادّية الحسّ والخيال؛ وأمّا المصنّف أن فيعتقد تبعاً لصدرالمتألهين أن بتجرّد العلم مطلقاً، كما سيأتى الكلام فيه في الفصل الأوّل من المرحلة الحادية عشرة.

# ٨٨ قوله ﷺ: واللَّذَة على أيّ حال وجوديّة؛ والألم عدميٍّ ٤

فإنّ اللّذة إدراك يحصل للنفس من الكمال، والألم إدراك ما يحصل لها من النقص والاختلال. والإدراك عين المدرك؛ فاللّذة هو الكمال الذي لايكون إلاّ أمراً وجوديّاً، والألم هو النقص الذي ليس إلاّ أمراً عدميّاً.

### قوله ﴿ وَالْأَلُّمُ عَدْمَيُ }

لايخفى عليك: أنَّ العلم الحصوليّ أمر وجوديّ مطلقاً، سواء كان المعلوم بالعرض أمراً وجوديّاً أم أمراً عدميًا؛ لأنَّه هو الصورة الحاصلة من الشيء لدى العقل، والصورة أمر وجوديّ.

لكن لمّا كانت اللّذة والألم كيفيّتين حاصلتين للنفس بعد إدراك الملائم والمنافر صحّ ما ذكر وهؤ من كون الألم أمرأ عدميّاً؛ لأنّ عند إدراك الملائم يحصل انبساط وكمال للنفس لم ولا

لايقال: لاريب في أنّ الألم شرّ بالذات؛ وإذ كان هو إدراك المنافي بما أنّه منافٍ، كان أمراً وجوديّاً، لأنّ الإدراك أمر وجوديّ؛ و بهذا ينفسخ قولهم: إنّ الشرّ عدم لاغير.

لآنه يقال: وجود كلَّ شيء هو نفس ذلك الشيء. ذهنيًّا كان أو خارجيًّا؛ فحضور

يكن موجوداً قبل ذلك الإدراك، فهو أمر وجودي، وأمّا عند إدراك المنافي فالذي يجصل ليس إلاّ زوال السكينة والاطمئنان والانبساط الحاصل قبله للنفس، ويدرك هذا الزوال بالعلم الحضوري.

وبهذا يعلم أنّ كون الألم أمراً عدمياً عند القائل بكون اللّذة والألم نفس الإدراك إنّما هو مبتنٍ على كون الإدراك الذي جيء به في تعريف اللّذة والألم هو الإدراك الحضوريّ. وهذا هو الذي يظهر من صدرالمتألّهين في الأسفارج ٧، ص ٦٣ - ٦٧ وج ٤، ص ١٣٦ وحكا، عنه المصنّف في الفصل الثامن عشر من المرحلة الثانية عشرة، وارتضاه، حيث قال:

«فإن قلت: إَنَّ الأَلَم من الإدراك غير تفرَّق الاتصال الحاصل بالقطع مثلاً، وهو أمر وجوديّ بالوجدان؛ وينتقض به قولهم: إنَّ الشرّ بالذات عدميّ، اللّهمّ إلاَّ أن يراد به أنَّ سنشأ الشـريّة عدميّ وإن كان بعض الشرّ وجوديًا.

قلّت: أجاب عنه صدرالمتألّهين أن الألم إدراك المنافي الصدميّ ـ كتفرّق الاتسال ونحوه - بالعلم الحضوريّ الذي يحضر فيه المعلوم بوجوده الخارجيّ عند العالم، لا بالعلم المحصوليّ الذي يحضر فيه المعلوم عند العالم بصورة مأخوذة منه لابوجوده الخارجيّ؛ فليس عند الألم أمران: تفرّق الاتصال مثلاً والصورة الحاصلة منه، بل حضور ذلك الأمر المنافي هو الألم بعينه، فهو وإن كان نحواً من الإدراك، لكنه من أفراد العدم؛ وهو وإن كان نحواً من الإدراك، لكنه من أفراد العدم؛ وهو وإن كان نحواً من العدم، لكن له ثبوت على حدّ ثبوت أعدام الملكات، كالعمى والنقص وغير ذلك.

والحاصل أنَّ النفس لكونها صورة الإنسان الأُخيرة \_التي بحذاء الفصل الأُخير - جامعة لجميع كمالات النوع، واجدة لعامّة القوى البدنيّة وغيرها، فتفرّق الاتصال، الذي هو أفة واردة على الحاسّة، تدرك النفس عنده فقدها كمال تلك القوّة التي وردت عليها الآفة في سرتبة النفس الجامعة، لافي مرتبة البدن المادّيّة، انتهى. أيّ أمر عدميّ عندالمدرك هو نفس ذلكالأمر العدميّ، لاتّحاد الوجــود والمــاهيّة. والعلم والمعلوم: فالأكم الموجود في ظرف الإدراك مصداق للألم، و هــو بــعينه الأكم العدميّ الذي هو شرّ بالذات.

#### تنبيه:

ما مرّ من القول في الكيف و أحكامه و خواصّه، هوالمأثور من الحكماء المتقدّمين. ٥٥ و للمتأخّرين من علماء الطبيعة خوض عميق في ما عدّه المتقدّمون من الكيف، عثروا فيه على أحكام و آثار جمّة، ينبغي للباحث المتدبّر أن يسراجعها و يراعى جانبها في البحث.

## ٥٩ قوله الله الما أثور من الحكماء المتقدَّمين،

أي: الحكما، الطبيعيّين، فإنّ الحكمة تنقسم إلى النظريّة والعمليّة، والنظريّة تنقسم على المشهور إلى الرياضيّة والطبيعيّة والإلهيّة، كما أنّ العمليّة تنقسم إلى الأخلاق وتدبير المنزل وسياسة المُدُن.

# الفصل السادس عشر في الإضافة. و فيه أبحاث

#### البحث الأوَّل:

قد عرفت أنّ سبعاً من المقولات أعراض نسبيّة، و هي الإضافة، والأين، والمتى، والوضع، والجدة، و أن يفعل، و أن ينفعل. و معنى نسبيّتها أنّها هيآت قائمة بموضوعاتها من نسبٍ موجودة فيها إلى لأنّ هذه المقولات عين تلك النسب الوجوديّة. "

١-قوله ﷺ: وقد عرفت،

عوبه مين. وقد عرفت. في الفصل الأوّل.

٢ قوله الله: ومن نسب موجودة فيها،

لا يخفى عليك: أنّ النسب كما تكون موجودة في موضوعات هذه الأعراض، كذلك تكون موجودة في غيرها؛ لأنّ هذه النسب والإضافات إضافات مقوليّة موجودة في طرفين قائمة بهما، وليست نسباً إشرافيّة حتى تكون قائمة بطرف واحد.

قوله ﷺ: ومن نسب موجودة فيهاء

من نشويّة. أي هيئات ناشئة من نسب موجودة فيها.

٣ قوله ﴿ أَنَّ هَذَهُ المقولات عين تلك النسب الوجوديَّة ع

كما توهّمه شيخ الإشراق وصاحب البصائر النصيريّة، حيث أوجب هذا التوهّم عليهم أن للج و ذلك أنّك عرفت على بحث الوجود الرابط والمستقلّ أنّ النسبة رابط، موجود في غيره، لااستقلال له أصلاً<sup>٥</sup>، لايحمل على شيء، ولا يحمل عليه شيء؛ فلا ماهيّة له. لأنّ الماهيّة مايقال على الشيء في جواب ما هو، والمقولات ماهيّات جنسيّة، فلا تكون النسبة مقولة ولا داخلة تحت مقولة.

على أنّ النسبة في بعض هذه المقولات متكرّرة متكثّرة، ولا معنى لتكرّر الماهيّة ؟ كمقولة الإضافة التي يجب فيها تكرّر النسبة، و مقولة الوضع التي فيها نسبة أجزاء الشيء بعضها إلى بعض \ و نسبة الجموع إلى الخارج، و رنجا قامت على نسبٍ كثيرة جدّاً.

فتبيّن أنّ المقولة النسبيّة هي هيأة حاصلة للشيء من نسبة كذا وكذا قائمة به.

#### البحث الثاني:

إنَّ الإضافة هيأة حاصلة من نسبة الشيء إلى شيء آخـر مـنسوب إلى الشيء

يعتقدوا بكون النسبة جنساً عالياً للمقولات السبع النسبيّة. بل هذا التوهم ظاهر من كثير منهم
 حيث عرّفوا كلاً من هذه المقولات بنسبة كذا.

عَدقوله ﷺ: وأتَّك عرفت،

في الفصل الأوّل من المرحلة الثانية.

۵ قوله الله ولااستقلال له أصلاً،

أي: لانهنأ ولاخارجاً؛ فـإنّ الوجـود الرابـط لامـفهوم مسـنقلّ له، كـما لاوجـود عـينيّ مــنقلًا له.

ع قوله ﷺ ، ډولا معنى لتكرّر الماهيّة ،

فإنَّ تكرّر الماهيّة وهي واحدة، مستلزم لكون الواحد كثيراً بعينه، وهو محال.

٧ قوله ﴿ ونسبة أجزاء الشيء بعضها إلى بعض،

هذا هو الصحيح، دون ما في النسخ من قوله ﴿ وَنسبة بعض أجزاء الشيء إلى بعض».

الأوّل المنسوب إليه ? كهيأة الإضافة التي في الأخ، فإنّ فيها نسبة الأخ بالأُخوّة، إلى أخدة، إلى أخدة، إلى أخده المنسوب إلى هذا الأخ المنسوب إلىه، بالأخوّة. أ

فالنسبة التي في مقولة الإضافة متكرّرة؛ و هوالفرق بين ما فيها من النسبة و بين مطلق النسبة؛ فإنّ وجود مطلق النسبة واحد قائم بالطرفين مطلقاً، بخلاف الحال في مقولة الإضافة، فإنّ النسبة فيها متكرّرة، لكلّ من المضافين نسبة غير ما في الآخر، غير أنّها متلازمتان ١٠ لاتنفكّان في ذهن ولا خارج.

# لمـ قوله ﷺ: وأنَّ الإضافة هيأة حاصلة من نسبة الشيء إلى شيء آشور منسوب إلى الشيء الأوّل المنسوب إليه:

أنول: الأولى أن يقال: الإضافة هيأة حاصلة من شيء إلى شيء آخر له هيأة حاصلة من نسبته إلى الشيء الأول المنسوب إليه. وذلك، لأنّ النسبة أمر يوجد بين الطرفين، فكلّما كان لشيء نسبة إلى الشيء، كان لذلك الشيء أيضاً نسبة إليه، ولا فرق في ذلك بين الإضافة وغيرها من المقولات النسبية. ولا حاجة في الإضافة إلى فرض نسبة أخرى. وإنّما الفرق أنّ في سائر المقولات النسبية تكون المقولة هيأة حاصلة من نسبة الشيء إلى شيء آخر من دون أن يكون هناك للشيء الآخر هيأة حاصلة من نسبته إلى الشيء الأول، بمخلاف الإضافة؛ فالمتكرّر هي الهيأة لاالنسبة.

ولعل ما ذكره فألى من التعريف، من آثار القول بأنَّ المقولات النسبيَّة هي نفس النسبة، الاالهيأة الحاصلة من النسبة.

#### ٩ قوله ١٤ وبالأخوة

قوله: «بالأخوة» متعلّق بـ «المنسوب، الأول.

### ١٠ـ توله ﷺ: دغير أنهما متلازمتان،

المتلازمان هما الوصفان المتضائفان، أي الهيأتان الحاصل كلّ واحدة منهما لطرف من طرفى النسبة. وإنّما يكونان متلازمين لكونهما معلولين لعلّة واحدة هي النسبة القائمة بالطرفين.

وما أوردناه من تعريف الإضافة ليس بحدّ منطقيّ، كما تـقدّمت الإشـارة إليـه في نظائره ١٠؛ بل رسم، إن كان أعرف من المعرَّف. ٢٠ و لعلّ المعقول من لفظ الإضافة مشفّعاً ببعض ما له من الأمثلة ١٣، أعرف عند العقل ممّا أوردناه من الرسم؛ فلا كثير جدوى في إطالة البحث عن قيوده نقضاً و إبراماً. وكذا في سائر ما أوردوه لها من التعاريف.

ثم إنّه ربما يطلق المضاف ويراد به نفس المقولة ١٠؛ و يسمّىٰ عندهم بالمضاف الحقيقيّ. و ربما يطلق و يراد به موضوع المقولة. و ربما يطلق و يراد به الموضوع

قوله ﷺ: «متلازمتان»

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله فيرا: «متلازمان».

١١-قوله ﷺ؛ وكما تقدّمت الإشارة إليه في نظائره؛

في الفصل الثاني والفصل الثامن.

١٢-قوله ١٤ وإن كان أعرف من المعرَّف،

وإن لم يكن أعرف كان تعريفاً لفظياً. وبعبارة أخرى: إن لم يكن العلم بحقيقة الإضافة حاصلاً قبل هذا التعريف، فهو تعريف حقيقي، حاصلاً قبل هذا التعريف، فهو تعريف حقيقي، ولكنّه من الرسم الاالحدّ. وإن كان العلم بها حاصلاً قبل هذا التعريف فهذا التعريف الايكون إلاً تعريفاً لفظياً مبيناً لما وضع له عندهم لفظة الإضافة.

ولايخفى عليك: أنَّ المصنّف تأتؤ بقوله: «ولعلّ المعقول من لفظ الإضافة» يرجُح كونه تعريفاً لفظناً.

١٣-قوله ﴿ ومشلَّما ببعض ماله من الأمثله ،

الضمير يرجع إلى المعقول من لفظ الإضافة.

١٤- قوله ﷺ: وربما يطلق المضاف ويراد به نفس المقولة،

نظيره أنَّ الموجود قديطلق على نفس الوجود، وهو الموجود الحقيقيّ، وقد يطلق على الماهيّة وهي الموجود بالعرض. كمامرٌ في الفرع الخامس من فروع أصالة الوجود واعتباريّة الماهيّة. والعرض جميعاً؛ ويسمّى المضاف المشهوريّ ١٥، فإنّ العامّة ترى أنّ المضاف إلى الأب مثلاً ١٩ هو المبنين إنّا هو الأب مثلاً ١٩ هو المبنوة، والحال أن التعلّق من الجانبين إنّا هو للإضافة نفسها بالحقيقة.

#### البحث الثالث:

الإضافة موجودة في الخارج، والحسّ يـؤيّد ذلك، لوقـوعه عـلى أنـواع مـن الإضافات الخارجيّة التي لها آثار عينيّة لايرتاب فـها، كـإضافة الأب والابسن، والعلو والسفل، والقرب والبعد، وغير ذلك.

و أمّا نحو وجودها، فالعقل ينتزع من الموضوعين الواجدين للنسبة المستكرّرة المتلازمة وصفاً ناعتاً لهما١٧، انتزاعاً من غير ضمّ ضميمة؛ فهي مـوجودة بـوجود موضوعها، من دون أن يكون بإزائها وجود منحاز مستقلّ.١٨

#### 10-قوله ﷺ: ويسمّى المضاف المشهوري،

أي: يسمّى كلّ من المذكورين -المضاف الذي أريد به موضوع المقولة، والمضاف الذي أريد به الموضوع والعرض جميعاً -مضافاً مشهورياً.

# 16-قوله ﷺ؛ وأنَّ المضاف إلى الأب مثلاً ﴾

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ١١٤ والابن،

#### ١٧ ـ قوله الله: دوصفاً ناعتاً لهما،

أي: ينتزع لكلّ منهما وصفاً ناعتاً له.

### ١٨ ـ قوله ﷺ: ومن دون أن يكون بإزائها وجود منحاز مستقلً ،

فهي من الخارج المحمول. ولذا مثّل الله في الفصل الرابع من المرحلة الخامسة وكذا في الفصل الرابع من المرحلة الخامسة من بداية الحكمة للخارج المحمول بالعالي والسافل. إن قلت: كيف يحكم بأنّ الإضافة موجودة بوجود موضوعها من غير ضمّ ضميمة، بينما الإضافة من الأعراض، والأعراض عند، الأعراض مراتب وجود الجوهر الموضوع لها؟

قال في الأسفار بعد كلام له في هذا المعنى: «وبالجملة إنّ المضاف، بما هو مضاف بسيط ١٠ ليس له وجود في الخارج مستقلّ مفرد، بل وجوده أن يكون لاحقاً بأشياء كونها بحيث يكون لها مقايسة إلى غيرها ٢٠ فوجود الساء في ذاتها وجود

₽

قلت: معنى كونها من مراتب وجود الجوهر الموضوع لها هو كون وجود الجوهر وجوداً لها، بمعنى أنّ الوجود الخارجيّ لهما واحد، لكن العقل يحلّل ذلك الوجود الواحد إلى موصوف هو الجوهر ووصف له هو العرض، وعندتنْ يحكم بأنّ العرض من مراتب وجود الجوهر. والشاهد على هذا مامرّ من أنّ الجسم التعليميّ تعيّن الجسم الطبيعي، وواضح أنّ الوجود الخارجيّ لايكون إلاّ متعيّناً، فما في الخارج ليس إلاّ وجوداً واحداً، لكنّ العقل يحلّله إلى الجسم، الذي هو الجوهر الممتدّ في الجهات الثلاث من دون تعيّن مقداره، وإلى الحجم، الذي يكون تعيّناً له.

إن قلت: كيف يكون كلّ من الجوهر والعرض ماهيّة؟! فهل يكون لوجود واحد ماهيّتان؟ قلت: إذا كان الموجود متصفاً بأوصاف ينتزع الذهن من كلّ من المموصوف والوصف ماهيّة؛ فماهيّة الموصوف غير ماهيّة الوصف، وإن كان الوصف والموصوف موجودين بوجود واحد. قوله في : ووجود منحاز مستقلّ،

لايخفى عليك: أنّ المراد بالوجود المنحاز المستقلّ هو المحمول بالضميمة، و إن كان موجوداً لغيره.

قوله ﷺ: «بازائها»

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ﴿: «بازائه»

#### ١٩ ـ قوله ﷺ: وإنَّ المضاف بما هو مضاف بسيط،

المضاف بما هو مضاف هي نفس الإضافة، و وصفه بقوله: «بسيط» للتأكيد على أنَّ مراده و المضاف هو المضاف الحقيقيّ الذي هو نفس الإضافة، الاالمركّب من الذات والإضافة، الذي هو مضاف مشهوريّ.

#### ٢٠ قوله الله المحيث يكون لها مقايسة إلى غيرها،

كان الأولى أن يعبّر بالنسبة بدل المقايسة؛ فإنّ المقايسة هي ملاحظة النسبة. وقد عرفت . أنّ الإضافة هيأة حاصلة من النسبة نفسها، لامن ملاحظة النسبة. الجسواهـر ''، و وجـودها بحـيث إذا قـيس إلى الأرض عـقلت الفـوقيّة وجـود الإضافات.» انتهى. (ج ٤، ص ٢٠٤)

#### البحث الرابع:

من أحكام الإضافة أنّ المضافين متكافئان وجوداً وعدماً ٢٠. و قوّة و فعلاً؛ فإذا كان أحدهما موجوداً، كان الآخر موجوداً؛ وكذا في جانب العدم؛ و إذاكان أحدهما بالقوّة، فالآخر بالقوّة؛ وكذا في جانب الفعل.

و اعترض عليه ٢٣ بأنّه منقوض بالتقدّم والتأخّر في أجزاء الزمان؛ فإنّ المـتقدّم والمتأخّر منها مضافان، مع أنّ وجود أحدهما يلازم عدم الآخر؛ و منقوض أيضاً

٢١ـ قوله ﷺ: وفوجود السماء في ذاتها وجود الجواعر،

أي: وجود السماء في نفسها هو وجود الشمس والقمر وسائر الكواكب.

# ٢٢-قوله ﷺ: ومن أحكام الإضافة أنَّ المضافين متكافئان وجوداً وعدماً،

يعني المضافين الحقيقيين، وهما نفس الإضافتين القائمة إحداهما بأحدالطرفين وثانيتهما بالطرف الآخر. وذلك أمّا أوّلاً فلأنّ إطلاق المضاف من الحكيم الإلهي منصرف إلى ما هو مضاف عنده، وهو المضاف الحقيقيّ. وأمّا ثمانياً فلأنّ وجود أحد المضافين المشهوريّين لايلازم وجود الطرف الآخر، فذات زيد لايلازم وجود ذات ابنه وهو عمرو.

#### ٢٣ قوله ﷺ: داعترض عليه،

إيداء الاعتراضين من الشيخ في مقولات الشفاء، ص ١٥٣ حيث قال:

ويجب أن تعلم أنّ المتضائفين من حيث يتضايفان بالفعل تضايفاً على النعادل فهما معاً؛ إذ الشيء إنّما تقال ماهيّته بالقياس إلى شيء يكون معد. وأمّا إذا أخذ أحدهما بالفعل والآخر بالقرّة، فقد زال التعادل. لكن على هذا إشكال، وهو أنّ لقائل أن يقول: إنّ المتقدّم في الزمان مقول بالقياس إلى المتأخر، ولابدّ من أن تكون بينهما إضافة بالفعل، ولا تضاد، فهما موجودان معاً.

وأيضاً فإنّا نعلم أنّ القيامة ستكون، والقيامة معدومة غير موجودة، والعلم بها موجود، ولابدّ أن تقع بينهما إضافة بالفعل، ولا تضاد، فهما معاًه انتهى. بعلمنا ببعض الأمور المستقبلة، فالعلم موجود في الحال والمعلوم معدوم لم يوجد بعدُ. مع أنّ العلم والمعلوم من المضافين. ٢٢

و أجيب أمّا عن أوّل النقضين، فبأنّ معيّة أجزاء الزمان ليست آنيّة ١٥ - بأن يكون

## ٢٤ قوله ﷺ: ومع أن العلم والمعلوم من المضافين،

لا يخفى عليك: أنّ المضافين هما العالميّة والمعلوميّة، لانهما هما الوصفان الحاصلان من نسبة العالم إلى المعلوم. وأمّا العلم في هذا المقام فهو كيف نفسانيّ على المشهور وجوهر مجرّد عند المصنف الله إذ الكلام إنّما هو في العلم الحصوليّ، حيث إنّه هو الذي يتعوّر فيه انفكاك العلم عن المعلوم، وأمّا العلم الحضوريّ فالعلم فيه عين المعلوم، ولا يعقل انفكاك عين الشيء عنه.

وعلى هذا فلا محلَّ للجواب الثاني الذي ذكره المصنَّفﷺ عن هذا النفض. **٢٥. قوله ﷺ: وأجيب أمَّا عن أوّل النقضين فبأنَّ معيّة أجزاء الزمان ل**يست **أنيّة** ه

والمحاصل: أنّ المتضائفين وإن كانا مـماً، إلاّ أنّ مـميتهما تـختلف بـاختلافهما، فـالعلّة والمعلول متضائفان متكافئان، ولكنّ العلّة متفلّمة في الوجود على المعلول. والمتقدّم والمتأخّر في الزمان متضائفان متكافئان، فلولا أن يكون هناك متفدّم لم يمكن أن يوجد متأخّر وبالعكس، إلاّ أنّ تكافؤهما هو تحقّفهما في العين، وإن كان التقدّم والتأخّر يستلزم عدم تحقّفهما في آنٍ واحد.

وإن شئت فقل: ما ذكرنا من حكم المتضائفين هو أنهما متكافئان وجوداً وعدماً، وقرّة وفعلاً. ولم نذكر أنهما متكافئان رتبةً وزماناً. فلاموقع للنقض بالمتقدّم والمتأخّر من أجزاء الزمان، بعد كونهما متكافئين وجوداً وعدماً، فإنّ اليوم متقدّم على الفد إن وجد بعده. يشهد لذلك أنّه لو لم يوجد الفد وهو المتأخّر لم يكن اليوم موصوفاً بالتقدّم. هذا.

ولكن يبدو أنّ الأولى هو أن يقال: إنّ المتقدّم والمتأخّر في أجزاء الزمان ليس بحقيقيّ، لأنّ الإضافة هي الهيأة الحاصلة من النسبة، والنسبة تحتاج إلى طرفين تقوم بهما، والزمان في وجوده الخارجيّ وجود واحد متّصل سيّال، وإنّما الوهم هو الذي يقسّمه إلى أجزاء، فالأجزاء إنّما توجد في اعتبار الذهن، فإضافة التقدّم والتأخّر لاتتحقّق إلاّ في اعتبار الذهن. وفي هذا الاعتبار الذي يكون المتقدّم والمتأخّر فيه متكافئين للايكون وجود أحدهما ملازماً لعدم الآخر. الجزآن موجودين في آن واحد \_بل معيّنهما اتّصالهما في الوجود الوحدانيّ التدريجيّ الذي معيّنهما فيه عين التقدّم والتأخّر فيه، كما أنّ وحدة العدد عين كثرته.

و أمّا عن النقض الثاني، فبأنّ الإضافة إنّما هي بين العلم و بين الصورة الحاضرة من المعلوم عندالعالم، و هوالمعلوم بالذات، دون المعلوم بالعرض الذي هـ و عـين خارجيّ؛ والأمور المستقبلة حاضرة بصورتها المعلومة بالذات عندالعالم، و إن كانت غائبة بعينها الخارجيّة المعلومة بالعرض. على أنّ الحقّ أنّ العلم عين المعلوم ٢٠ كما سيأتى في مرحلة العاقل والمعقول. ٢٠

# قوله ﷺ: «أُجيب أمّا عن أوّل النقيضين»

المجيب هو صدر المتألّهين ﷺ: حيث أجاب عن أوّل النقضين في الأسفار ج ٤، ص ٢٠٢ و ج ٣، ص ٢٦٨، و عن ثانيهما في ج ٤، ص ١٩٤.

# ٢٤ قوله ﷺ: وعلى أنَّ الحقِّ أنَّ العلم عين المعلوم؛

فلا تضايف بينهما حقيقة؛ لأنّ الإضافة إنّما هي الهيأة المتكرّرة الحاصلة من نسبة، وهذه النسبة لما كانت نسبة مقوليّة لاتوجد إلاّ بين طرفين. وإذ لاتعدّد حقيقة فلا نسبة حقيقة، وحيث لانسبة حقيقة فلا يعقل وجود إضافة حقيقيّة.

قما يتصوّر من الإضافة بين العلم والمعلوم إنّما هي إضافة اعتباريّة، توجد فسي اعتبار المقل عندما يحلّل العقل الأمر الواحد إلى علم ومعلوم.

قال صدرالمتألّهين ﴿ في الأسفارج ٤، ص ١٩٥ في هذا المقام: ووعن الناني: أنّ الإضافة بين العلم والمعلوم به بالذات بعينها كالإضافة بين الوجود والماهيّة الموجودة به بالذات، أمر اعتباريّ حاصلة بين أمرين متغايرين بالاعتبار متّحدين بالذات، فكما أنّ الموجود في الخارج أمر واحد إذا حلّله العقل إلى ماهيّة ووجود عرضت لهما إضافة الوجود وذي الوجود، فكذا الموجود في الذهن صورة واحدة هي موجود ذهنيّ، إذا حلّله العقل إلى ماهيّة ووجود ذهنيّ، والمحيد أمن المادة ولواحقها، انتهى.

# ٢٧ ـ قوله ﷺ: وكما سيأ ثي في مرحلة العاقل والمعقول؛

في الفصل الثاني من المرحلة الحادية عشرة.

و من خواص الإضافة أنّها تعرض جميع المقولات، حتى نفسها. فسني الجسوهر كالأب والابن. و في الكمّ المتّصل كالعظيم والصغير. و في الكمّ المنفصل كالكثير والقليل. و في الكيف كالأحرّ والأبرد. و في الإضافة كالأقرب والأبعد. و في الأين كالعالي والسافل. و في المتى كالأقدم والأحدث. و في الوضع كالأشدّ استصاباً و انحناءً. أن و في الجدة كالأكسى والأعرى. "و في أن يفعل كالأقطع والأصرم. "و في أن ينفعل كالأشدّ تسخّناً والأضعف. ""

#### ۲۸ قوله ﷺ: وكذلك يتكافئان عموماً وخصوصاً ع

لا يخفى عليك: أنّه مساوق لما جاء في بداية الحكمة والأسفار وغيرهما، من أنّهما متكافئان ذهناً وخارجاً؛ فإنّ العموم والكلّية صفة الوجود الذهنيّ، والشخصيّة \_وهي الجزئيّة \_نعت الوجود الخارجيّ.

## ٢٩ قوله ١٤٠ وفي الوضع كالأشد انتصاباً وانحناء،

فالجذع الذي له انحناء بسير، أشدّ انتصاباً من الذي له انحناء كثير. وهــو أشــدّ انــحناء .

# ٣٠- قوله ﷺ: وفي الجدة كالأكسى والأعرى،

فمن لبس القميص والقباء أكسى ممّن لبس القميص فقط. والأعرى بالعكس.

٣١ـ قوله ﷺ: وفي أن يفعل كالأقطع والأصرم:

هما بمعنى واحد. والأولى أن يبدل أحدهما بالأفلَ أو الأكلّ.

٣٢ـ توله ﷺ: وفي أن ينفعل كالأشدَ تسخَّناً والأضعف،

فالنحاس أشدّ تسخّنا من الخشب. والخشب أضعف منه.

#### البحث الخامس:

تنقسم الإضافة إلى: متشاكلة الأطراف "، وهي التي لا اختلاف بين أطرافها "، كالقريب والقريب، والأخ والأخ، والجار والجار، و: مختلفة الأطراف، كالأب والابن، والعالى والسافل.

و تنقسم أيضاً إلى ما هو خارجيّ <sup>70</sup>، كالأب والابن، و ما هو ذهنيّ، كالكلّيّ والفرد<sup>75</sup>، والأعمّ والأخصّ.

# ٣٣ـ قوله 1 : ( تنقسم الإضافة إلى متشاكلة الأطراف،

هذا التعبير من فروع القول بأنّ الإضافة هي نفس النسبة؛ فإنّ النسبة هي التي لها أطراف. وأمّا على الحقّ من كون الإضافة هي الهيأة الحاصلة من النسبة، فلابدّ أن ينقسم المضافان إلى متشاكلين ومختلفين.

# ٣٤ قوله ﷺ: وهي التي لااختلاف بين أطرافها،

فالإضافة في الطّرفين فردان من نوع واحد؛ فأخرّة هذا الأغ فرد من الأحرّة، وأخرّة ذاك فرد آخر منها. وهذا بخلاف مختلفة الأطراف حيث إنّ الإضافة في كلّ من الطرفين نوع مباين لما في الطرف الآخر، فالأبرّة مثلاً نوع من الإضافة مباين للبنرّة.

وبعبارة أخرى: الإضافتان في القسم الأوّل متماثلتان، بخلافهما في القسم الثاني.

# ٣٥- قوله ﷺ: وتنقسم أيضاً إلى ما هو خارجت،

لمًا كانت الإضافة موجودة بوجود موضوعها، فإذا كان موضوعها موجوداً في الخارج كانت الإضافة خارجيّة موجودة في الخارج، وإذا كان أمراً ذهنيّاً كانت الإضافة أيضاً ذهنيّة.

#### ٣٤ـ قوله ﴿ وَكَالَكُلِّيُّ وَالْفَرِدُ }

فالكليّة وهي قبول الانطباق على كثيرين من صفات المفهوم والوجود الذهنيّ، كمامرٌ في الفصل الثائث من المرحلة الخامسة، ومضايفها وهي الفرديّة أيضاً كذلك، حيث قدمرٌ في ذلك الفصل أنّ معنى صدق الماهيّة وحملها على أفرادها أنّ الماهيّة التي في الذهن كلّما ورد فيه فرد من أفرادها وعرض عليها اتّحدت معه وكانت هي هو.

فالفرديَّة والكلِّيَّة من صفات المفهوم وهو الوجود الذهنيّ، فهما ذهنيَّتان.

وقد تبيّن بما ذكرنا أنّ الفرديّة غير الجزئيّة وهي الشخصيّة، وأن الفرديّة عبارة عن اندراج أمر تحت أمر آخر يصدق ويطلق عليه، ولا يلزمها الجزئيّة، بل لايمكن أن يكون الفرد جزئيّاً؛ لأنّ المفهوم من حيث إنّه مفهوم كلّق كيفما فرض.

ثمّ لايخفى عليك: أنّ الفردكما يطلق على المندرج تحت كلّي، وهو الذي يكون مضايفاً للكلّيّ، يطلق على الجزئيّ، وهو الشخص الخارجيّ، ومنه قولنا: إنّ الطبيعيّ موجود بوجود أفراده.

# الفصل السابع عشر في الأين، و فيه أبحاث

#### البحث الأوّل:

الأين هيأة حاصلة للجسم من نسبته إلى المكان. والمكان بما له من الصفات المعروفة عندنا بديميّ الثبوت، فهو الذي يسمح أن ينتقل الجسم عنه، و إليه، و أن يسكن فيه؛ و أن يكون ذا وضع، أي مشاراً إليه بأنّه هنا أو هناك؛ و أن يكون مقدّراً له نصف و ثلث و ربع؛ و أن يكون بحيث يمتنع حصول جسمين في واحد منه. تقال صدرالمتألمّين الله «هذه أربع أمارات تصالح عليها المتنازعون، للله يكون النزاع لفظياً». (ج ٤، ص ٣٩)

### ١-قوله ﴿: وفهو الذيء

الفاء للسببيّة.

٢-قوله ﷺ: وأن يكون بحيث يمتنع حصول جسمين في واحد منه،

وهو المعبّر عنه بتداخل الأجسام. ووجه امتناعه أنّه مستلزم لكون شيئين شيئاً واحداً، وذلك يؤدّي إلى التناقش؛ فإنّ مقتضى كونهما جسمين تـغايرهما وتـمايزهما، ومـقتضى كونهما فى مكان واحد عدم تغايرهما وعدم تمايزهما.

ولا يخفى عليك: أنَّ المراد بالمكان هنا هو المكان الحقيقيِّ، وهو المكان الخاصُّ للشيء الذي لايسم معه غيره.

#### و قد اختلفواً في حقيقته على أقوال خمسة:

أحدما: أنّه هيولى الجسم." *والثاني:* أنّه الصورة <sup>†</sup>

*والثالث:* أنّه سطح من جسم يلاقي المتمكّن<sup>٥</sup>، سواء كان حاوياً أو محويّاً له.

# ٣ـ قوله ﷺ: وأنّه هيولي الجسم،

فهم لمّا رأوا أنهم يستدلّون على وجود المكان بوجود التعاقب ـ حيث يقولون: إنّا نشاهد هذا الجسم يكون حاضراً، ثمّ نواه غائباً، ونرى جسماً آخر حضر حيث هو. مثلاً قد كانت جرّة فيها ماء ثمّ يحصل بعد ذلك فيها هواء أو دهن، والبديهة تشهد أنّ هذا المعاقب عاقب ذلك وخلّفه في أمر كان لذلك الشيء أوّلاً، وكان الأوّل مختصاً به، والآن قد فاته، وذلك الأمر لم يكن كيفاً ولا كمّاً في ذات أحدهما ولا جوهراً ـ دعاهم ذلك إلى أن يعتقدوا بأنّ المكان هو الهيولى، لما أنّ الهيولى أمر يتعاقب عليه الصور. قال الشيخ في الفصل السادس من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشقاء ج ١، ص ١٥، ط. مصر: وفعنهم من زعم أنّ المكان هو الهيولى، وكيف لا والهيولى، قابل للتعاقب؟اه انتهى.

لكن لايخفى ما فيه: فإنّه استنتاج من الشكل الثاني مع عدم اختلاف المقدّمتين في الكيف. هذا مضافاً إلى أنّ تعاقب الصور على الهيولى مغاير لتعاقب الأجسام على المكان؛ حيث إنّ الثاني بالانتقال والأوّل بالزوال، فلم يتكرّر الأوسط. وبعبارة أخرى: المكان يتعاقب عليه الأجسام، والهيولى تتعاقب عليها الصور، فلم يتكرّر الأوسط.

#### ٤\_قوله ﷺ: وأنّه الصورة،

واستدلّوا لذلك بأنّ الصورة حاوية للهيولي، والمكان حاو محدّد للمتمكّن، فالصورة هي المكان. قال الشيخ في الفصل السادس من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء ج ١، ص ١١٥، ط. مصر: وومنهم من زعم أنّ المكان هو الصورة. وكيف لا وهو أوّل حادٍ محدّد، انتهى.

ويردّه: أنّ الاستدلال من الشكل الثاني المؤلّف من موجبتين، وهو عقيم. هذا مضافاً إلى عدم تكرّر الأوسط؛ لأنّ الصورة حاوية محدّدة للهيولئ، والمكان حادٍ محدّد للأجسام. هـ *قوله \{: وأنّه سطح من جسم يلاقي المتمكّن*؟ والرابع: أنّه السطح الباطن من الحاوي المهاسّ للسطح الظاهر من المحويّ؛ و هو قول المعلّم الأوّل و تبعه الشيخان: الفارابي و ابن سينا.

والنحامس: أنّه بُعدٌ يساوي أقطار الجسم المتمكّن، فيكون بُعداً جوهريّاً مجسرّداً عن المادّة عن هو قبول أفسلاطون والرواقسيّين، و اخستاره المحسقّق الطموسيّ ، و صدرالمتألمّين. فهذه أقوال خمسة.

رسادسها: قول بعضهم بإنكار المكان. و إذ كانت الأمارات الأربع المذكورة آنفاً بديميّة لايرتاب فيها، فعلى المنكرين أن يرجعوه إلى مقولة الوضع٪.

وعليه فيكون السطح الباطن من القلنسوة مكاناً للرأس، والسطح الظاهر من الرأس مكاناً لقلنسوة.

# ع قوله الله: وفيكون بُعداً جوهرياً مجرّداً عن المادّة،

عدّه جوهريّاً يحتمل أن يكون للدلالة على كونه ذا أبعاد ثلاثة، فإنّ البُعد الجوهريّ هو الممتذ في جهاته الثلاث؛ وأمّا البُعد العرضيّ، فكما يمكن أن يكون ذا أبعاد ثلاثة، يمكن أن يكون ذا بُعدين كالسطح، أو ذابُعد واحد كالخطّ. ويحتمل أن يكون للدلالة على كونه موجوداً لافي موضوع. وعلى الأوّل فيمكن أن يكون المراد من المجرّد معناه اللغويّ، بأن يراد منه ما هو المعرّى في تحليل العقل عن المتمكّن، فيكون المراد من المكان هو الفضاء الذي يلاحظ مجرّداً عن الجسم، فيحكم بامتلائه بالجسم أو فراغه منه. وأمّا على الثاني فيراد من المجرّد معناه المصطلح المقابل للمادي. ولا يخفى: أنّ المصنف منه عمل المجرّد في كلامهم على المنانى.

# ٧ قوله ﷺ: وفعلى المنكرين أن يرجعوه إلى مقولة الوضع،

أي: يرجعوا الأين إلى الوضع، كما مال إليه المصنّف نفسه الله في الفصل العاشر من المرحلة العاشرة من بداية الحكمة، حيث قال: «لكن في كون الأين مقولة برأسها كلام، وإن كان مشهوراً بينهم، بل الأين ضرب من الوضع، انتهى.

ولا يخفى عليك: أنّه يرجع إلى نوع من الوضع بمعنى جزء المقولة أعني الهيأة الحاصلة تلر فغيرها ^من الجوهر و سائر الأعراض لا ينطبق عليه البتّة. لكن يرد عليه أنَّ الجسم ربما ينتقل من مكان إلى مكان مع عدم التغيّر في جوهره و سائر أعراضه غيرالأين. و ربما يعرضه التغيّر فيه مع عدم الانتقال ١٠.

للجسم من نسبة مجموعه إلى الخارج.

ثمّ لا يخفى أيضاً: أنّ المصنّف الله أراد من العبارة ما هو ظاهرها من رجوع الضمير إلى المكان، كما يشهد له قوله الأتي: «فالمكان غير الجميع حتّى الوضع، انتهى. إلاّ أنّه لابدّ أن يؤل بما فسّرناه به. ويشهد لنا التعبير بالأين في قوله الله الله وسائر أعراضه غير الأين. « انتهى.

#### لدقوله ﷺ: وفغيرها)

أي: فإنَّ غيرها. فالفاء للسببيَّة.

### ۹\_قوله ﷺ: الكن يرد عليه،

فإنّه إذا فرض أنّ لمجموع عالم المادّة حركة في الأين، من غير تغيّر في أجزائها ووضعها. بأن ينتقل على ما هو عليه من فضاء إلى فضاء آخر مفروض، فإنّه يكون عند ذاك للعالم حركة في الأين دون سائر الأعراض.

نعم! إمكان هذه الحركة متفرّع على إمكان الخلاه. ويبدو أنَّ الحقَّ مع المنكرين لاستحالة الخلاء، وأنَّ جميع ما ذكر لاثبات استحالته قابل للمناقشة.

وبما ذكرنا يظهر أنّ المثال المذكور لايتمّ على رأي المصنّف يُثلًا، حيث إنّه يعتقد باستحالة المخلاء، كما مرّ في القصل العاشر من هذه المرحلة؛ ولذلك قد يتصدّى للتمثيل بما إذا كان زيد مثلاً مستلقياً على الأرض رجلاه إلى القبلة ورأسه إلى خلافها، ثمّ سحب على الأرض من غير أن يغيّر وضعه عمّا كان عليه، بأن تبقى نسبة أجزائه بعضها إلى البعض والمجموع إلى الخارج على ما كانت عليه.

لكن لايخفى ما فيه: فإنّه وإن لم يتفيّر وضعه الكلّيّ، إلاَّ أنّه تفيّر وضعه الشخصيّ فإنّه كان نسبته إلى بعض نقاط الأرض بكونها تحته وبالانتقال خرجت عـن كـونها تـحته، وهكـذا. فتفيّرت نسبة مجموعه إلى الخارج.

اللَّهُمَّ إِلاَّ أَن يَقَالَ: إِنَّ المعتبر في الوضع النسبة الكلِّيَّة الالشخصيَّة. فتأمَّل.

• ١-قوله ﷺ: وربما يعرضه التغيّر فيه مع عدم الانتقال؛

فالمكان غيرالجميع حتى الوضع.١١

والقول بأنّه الهيولى أو الصورة لاتنطبق عليه الأمارات السابقة؛ فــإنّ المكــان يطلب بالحركة و يترك بالحركة، والهيولى وكذا الصورة، لاتطلبان بالحركة ١٠، ولا تتركان بالحركة. و أيضاً المركّب ينسب إلى الهيولى، فيقال: بــاب خشــيّ أو مـن

أي: ربما يعرضه التغيّر في الوضع مع عدم الحركة الأبنيّة؛ فإنّ الانتقال والنقلة عندهم هي الحركة الأبنيّة.

مثاله: ما إذا تحرّكت الكرة على محورها، فإنّ وضعها يتفيّر، ولذا يسمّون هذه الحركة بالحركة الوضعيّة، مع أنّها بافية في مكانها لم تنتفل عنه. وإنّما سمّوا هذه الحركة بالوضعيّة، لأنّ الوضع هو الهيأة الحاصلة من نسبة أجزاء الشيء بعضها إلى بعض والمجموع إلى الخارج، و يكفى في تغيّره تغيّر بعض هذه النسب.

١١ قوله ﷺ: وفالمكان غير الجميع حتَّى الوضع؛

أي: فالأين غير الجميع. كما لايخفي.

١٢ ـ قوله الله: والهيولى وكذا الصورة، لا تطلبان بالحركة ع

فإنّ لازم طلب الصورة الهيولي بالحركة انتقال الصورة من هيولي إلى هيولي أخرى، وهو محال لوجهين:

الأوّل: أنّ الصورة شريكة العلّة للهيولي، توجد الهيولي بوجودها وتنعدم بانعدامها، فلايمكن أن تكون الهيولي التي هذا شأنها موجودة قبل الصورة، حتى تنتقل الصورة إليها. الثاني: أنّ الصورة موجودة لغيرها، فلايمكنها أن تنتقل من هيولي إلى أخرى؛ لأنّه يستلزم صيرورتها موجودة لنفسها حين الانتقال آناً ما وهي موجودة لغيرها، وهو الانقلاب المحال. ولازم طلب الهيولي الصورة بالحركة انتقال الهيولي من صورة إلى صورة أخرى، وهو محال لوجهين:

الأوّل: أنّها قوّة محضة لافعليّة لها، فإنّ الانتقال يقتضي صيرورتها ذات فعليّة ولو آناً شا. الثاني: أنّها معلولة للصورة موجودة بها، فليس لها أن تنتقل من الصورة إلى صورة أخرى؛ لاستلزام ذلك أن تستقلّ في وجودها.

حديد، ولا ينسب إلى المكان.

فالمعتمد هوالقول بالسطح، أو البُعد الجــوهريّ الجــرّد عــن المــادّة. وللــفريقين احتجاجات و مشاجرات طويلة، مذكورة في المطوّلات.

و من أقوى ما يورد على القول بالسطح ١٦، أنّ لازمه كون الشيء ساكناً و متحرّكاً في زمان واحد؛ فالطير الواقف في الهواء، والسمك الواقف في الماء، عند ما يجري الهواء والماء عليهها، يجب أن يكونا متحرّكين؛ لتبدّل السطح المحيط بهها، من الهواء والماء، و هما ساكنان بالضرورة. و أيضاً المكان متّصف بالفراغ والامتلاء، و ذلك نعت البُعد ٢٠، لانعت السطح.

ومن أقوى مايورد على القول بـالبُعد الجـوهريّ الجـرّد، أنّ لازمـه تـداخــل المقدارين، و هو محال؛ فإنّ فيه حلول الجــم، بمقداره الشخصيّ الذاهب في الأقطار الثلاثة، في المكان، الذي هو مقدار شخصيّ يساويه، و رجوعهما مـقداراً شـخصيّاً واحداً، ولا ريب في امتناعه. اللّهمّ إلّا أن يمنع ذلك ١٥ بأنّ من الجائز أن يكون المانع

#### ١٣. قوله ﷺ: ومن أقوى ما يورد على القول بالسطح،

سواء في ذلك القولان الثالث والرابع؛ لوروده على كلا القولين.

### ١٤ ـ قوله ﷺ: دوذلک نعت البُعد،

اللام للعهد، أي البُعد الذي يساوي أقطار الجسم المتمكّن، وهو البُعد الممتدّ في الجهات الثلاث: وإلاّ فالسطح أيضاً بُعد.

# ١٥-قوله ﷺ: واللَّهمّ إِلَّا أَن يمنع ذلك،

أي: يمنع امتناع تداخل المقدارين مطلقاً وفي جميع الموارد، بل يخصّ بما إذا كانا في جسمين طبيعيّين.

ولا يخفى: أنّه يستظهر من كلامه ﷺ هذا أنّه يذهب إلى القول الخامس في المكان. ويبدو أنّ الصحيح في حنيقة المكان، هو أن يقال: إنّه الفضاء الذي يشغله الجسم ويحلّ نيه. هو الهيولي مع المقدار ١٤، أو الصورة مع المقدار ١٧، أو هما معه.

#### البحث الثاني:

قد عرفت أنَّ الأين هيأة حاصلة للشيء من نسبته إلى المكان. والكلام في كونه هيأة حاصلة من النسبة، لانفس وجود النسبة، نظير ماتقدَّم في الإضافة ١٠٠٠.

#### البحث الثالث:

قد يقسم الأين إلى أوّل حقيقيّ، و ثان غير حقيقيّ. فالأوّل كون الشيء في مكانه الخاصّ به، الذي لايسع غيره معه ١٠ ككون الماء في الكوز. ٢٠ والثاني نظير قولنا:

# ﴿ عِلْمُ قُولِهِ ﴾ ومن الجائز أن يكون المانع هو الهيولي مع المقداره

فإنّ المانع من تداخل المقدارين هو لزوم وحدة الكثير، وهو إنّما يلزم لو كان المقداران حالين في جسمين، والجسم مركّب من الهيولى والصورة؛ فالمانع هو الهيولى مع المقدار، أو الصورة مع المقدار، أو كليهما معه؛ وأمّا فيما إذا كان أحد المقدارين مجرّداً فتداخلهما ليس بمستحيل، لأنّ كلاً من المقدارين باقي بشخصه، فلا المجرّد يصير مادّيّاً، ولا المادّيّ يصير مجرّداً، فهو نظير البدن والروح حيث يتداخلان من غير أن يزول شخصيّة كلّ منهما ويصيرا شخصاً واحداً.

## ١٧-قوله ﴿ وأو الصورة مع العقدار؛

يعني الصورة الجسميّة مع تعيّنها الذي هو الحجم.

١٨ـ قوله ﴿ وَنظيرِ مَا تَقَدُّم في الإضافة ؛

في البحث الأوّل من الفصل السادس عشر.

١٩ـ قوله 🍰 والذي لا يسع غيره معه،

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ﴿ الايسعه فيه عبره معه،

- ٢- قوله ﴿ وَكُكُونَ الْمَاءُ فِي الْكُورُهِ

فيما إذا كان الكوز ممتلئاً بالماء.

فلان في البيت، فليس البيت مشغولاً به وحده، بل يسعه و غيره؛ و أبعد منه كونه في الدار، ثمّ في البلد، و هكذا. والتقسيم غير حقيقيّ، والمقسم هوالأين بحسب تموسّع العرف العامّ.

ويقرب منه `` تقسيمه إلى: أين جنسيٍّ، و هوالكون في المكان؛ و: أين نــوعيٍّ، كالكون في الهواء؛ و: أينٍ شخصيًّ، ككون هذاالشخص في هـــذا الوقت في مكــانه الحقيق.ّ

۲۱-قوله ﷺ: ويقرب منه،

فإنَّ الأين الشخصيِّ هو الأين الأوّل الحقيقيّ، وكلّ من الأين النوعيّ والجنسيّ أين ثانٍ غير حقيقيّ.

# الفصل الثامن عشر في المتي

و هو الهيأة الحاصلة للشيء من نسبته إلى الزمان. `

سيأتي إن شاء الله ٢ أنّ لكلّ حركة، بما لها من الوجود السيّال التدريجيّ ، مقداراً

# ١-قوله ﴾: وهو الهيأة الحاصلة للشيء من نسبته إلى الزمان،

ونسبة الشيء إلى الزمان، أعمّ من كونه في نفس الزمان، أو في طرف الزمان. ولذا تنقسم الحوادث الزمانيّة إلى تدريجيّة ودفعيّة، كما سيصرّح المصنفّ عُجُّ بذلك في هذا الفصل.

ولأجل ذلك عرّف صدرالمتألّهين في الأسفارج ٤، ص ٢١٩ المتى بقوله: وهو كون الشيء في زمان واحد، أو في حدّ منه. وعلّل ذلك بأنّ كثيراً من الأشياء يقع في طرف الزمان، ولا يقع في الزمان، مع أنّه يسأل عنها بمتى، كالوصولات والمماسّات.

ثم لا يخفى عليك: أنّ المواد بالزمان هو الزمان العام، كما سيتُضع ذلك من تصريحاتهم. وهذا الزمان تكرن للأشياء المادّيّة نسبة حقيقيّة إليه. وأمّا زمان كلّ حركة بالنسبة إلى نفسها فهو موجود بعين وجودها، فلانسبة حقيقيّة بينه وبين تلك الحركة، إذ لامعنى لنسبة الشيء إلى نفسه. وما قد يعبّر من النسبة فإنّما هو باعتبار أنّ العقل في تحليلاته يعتبر الزمان منفكاً عن الحركة.

# ٢ـ قوله ﴿ وسيأتى إن شاء اللَّه ؛

في الفصل الحادي عشر من المرحلة التاسعة.

٣ قوله الله: وبما لها من الوجود السيّال التدريجيّ،

ذكر هذه الجملة للإشارة إلى البرهان الذي يستدلُّ به على وجود الزمان.

غير قارًا يخصّها، و يغاير ما لغيرها من الامتداد غير القارّ أ! فلكلّ حركة خاصّة واحدة بالعدد، زمان خاصّ واحد بالعدد؛ غير أنّ بعض هذه الأزمنة يقبل الانطباق على بعض. والزمان العامّ المستمرّ الذي نقدر به الحركات، زمان الحركة اليوميّة، المأخوذ مقياساً، نقيس به الأزمنة والحركات، فيتعيّن به نسب بعضها إلى بعض بالتقدّم والتأخّر، والطول والقصر. وللحوادث بحسب ما لها من النسبة إلى الزمان دم هيأة حاصلة لها هي المتي.

#### ٤ قوله الله ويغاير ما لغيرها من الامتداد غير القارّ

أي: يغاير بالشخص، وإن أمكن كونهما واحداً بالنوع. يدلّ على ذلك قىولىن الله الملكلُ حركة خاصّة واحدة بالعدد زمان خاصّ واحد بالعدد.، انتهى. فإنّ الواحد بالعدد هو الواحد بالخصوص وبالشخص.

قوله يُؤُو: وما لغيرها من الامتداد غير القاري

أي: من المقدار غير القارّ. فالمراد من الامتداد هو الامتداد المتميّن بذاته، وهو المقدار، كما يخفى.

# ه قوله أله: وللحوادث بحسب ما لها من النسبة إلى الزمان،

اللام في الزمان للعهد الذكري، أي إلى الزمان العام المستمرّ الذي نعدّر به الحركات. فالمواد من الزمان في تعريف المتى هو الزمان العام، لامطلق الزمان الشامل للزمان الخاصَ بكلّ حركة.

قال صدرالمتألمين ين الأسفارج ٤، ص ٢٦٠ واعلم أنّ من اقتصر في تعريف الزمان على أنّه مقدار الحركة من جهة التقدّم والتأخّر، فيلزمه من جهة الاقتصار على هذا التعريف أن يكون مقدار كلّ حركة في العالم العنصريّ أيضاً زماناً بنفسه، فيحتاج إلى النقييد بأمر آخر، وهر أن يؤخذ في الحدّ مقدار حركة الفلك، أو حركة لاتنقطع، أو أظهر الحركات، أو أسرعها، أو أشدّها، انتهى.

وقوله ﷺ: «وهو أن يؤخذ في الحدّ». يراد به أنّه لابدّ من أن يبدّل في التعريف قولنا «مقدار الحركة، بقولنا «مقدار حركة الفلك أو ...». ويقرب الكلام في المتى من الكلام في الأين، فهناك متى يخص الحركة لا يسع معها غيرها، وهوالمتى الأوّل الحقيقيّ، و منه ما يعمّها و غيرها، ككون هذه الحركة الواقعة في ساعة كذا، أو في سنة كذا، أو في قرن كذا، و هكذا. والفرق بين الأين والمتى في هذا الباب^: أنّ الزّمان الخاص الواحد يشترك فيه كثيرون ١، بانطباقها عليه: بخلاف الأين الخاص الواحد، فلا يسم إلّا جسماً واحداً.

### ع. قوله ﷺ: وفهناك متى يخص الحركة لا يسع معها غيرها،

أي: يطابقها ولايفضل عنها. وإلا فسيصرّح فل بأنّ الزمان الخياص الواحد يشترك فيه كثيرون. قال صدرالمتألّه بن الأسفارج ٤، ص ٢١٦: «فعنه ما هو متى حقيقيّ، وهو كون الشيء له زمان مطابق له، لايفضل عنه، انتهى. وذلك لأنّه قدمرّ آنفاً أنّ المراد من الزمان في تعريف المتى هو الزمان العام.

# ٧ ـ قوله ﴿ وَكُونَ هَذْهُ الْحَرِكَةُ الْوَاقِعَةُ فَي سَاعَةً كَذَا فَي يُومَ كَذَا }

في جميع النسخ: وأو في يوم كذاه والظاهر زيادة لفظة وأوه، كما لايخفى. وكما يدلّ عليه ما في الأسفارج ٤، ص ٢١٩ في هذا المقام، من قوله: ووهو كون هذه الحوكة الواقعة في ساعة مثلاً في أوّل اليوم، أو في الشهو، أو في السنة، أو في القرن أو في زمان الإسلام، انتهى..

### ٨ قوله ﷺ: والفرق بين الأين والمتى في هذا الباب،

قال صدرالمتألُّهين ألى في الأسفارج ٤، ص ٢١٩ بعد حكاية هذا الفرق:

«هكذا قيل. وليس بسديد، فإنَّ عدم الشركة في المكان الحقيقيّ إنَّما يصمّ القول به مع وحدة الزمان حقيقة. فكذلك مع وحدة المكان حقيقة لايمكن الشركة في الزمان الحقيقيّ. فكما أنَّ لكلّ متمكّن أيناً يخصّه، فكذلك لكلّ حادث متى يخصّه ولايكون مشتركا بينه وبين غيره. ولذا قبل: لكلّ من الزمان والمكان أسوة بالآخر، «انتهى. هذا.

قوله ﷺ: «في هذا الباب»

أي: باب التقسيم إلى الأوّل والثاني. 2-قوله ﷺ: وأنّ الزمان المخاص الواحد يشترك فيه كثيرون *ع*  وينقسم المتى نوع انقسام بانقسام الحوادث الزمانيّة ''، فمنها مـا هـي تـدريجيّ الوجود'' ينطبق على الزمان نفسه، و منها ما هي آنيّ الوجود ينتسب إلى طـرف الزمان''، كالوصولات، والماشات، والانفصالات.

وينقسم أيضاً \_كها قيل"' \_إلى ما بالذات و مـا بـالعرض؛ فمـا بـالذات مـتى

والسرّ في ذلك أنّ الزمان في تعريف المتى هو الزمان العامّ، وهذا بخلاف المكان فمي تعريف الأين.

### • ١- قوله ﷺ: وينقسم المتى نوع انقسام بانقسام الحوادث الزمانية ،

ولأجل أنّ النسبة إلى الزمان في تعريف المتى أعمّ من النسبة إلى الزمان مباشرة، قال الشيخ في تعريف المتى: «إنّه نسبة ما للشي إلى الزمان، وهو كونه في نفسه أو في طرفه، التهى. وقال في التحصيل، ص ٤١٤: «وأمّا المتى فهو كون الشيء في الزمان أو في الآن.» انتهى. ومثله في الأسفارج ٤، ص ٢١٩.

#### قوله ﷺ: والحوادث الزمانيّة،

المراد من الحوادث الزمانيّة، مطلق الحوادث التي لها نسبة إلى الزمان، سواء كانت منتسبة إليه مباشرة أم كانت منتسبة إلى الأن الذي هو طرف الزمان، من جهة أنَّ الآن منتسب إلى الزمان بكونه طرفه، فإذا كانت الحادثة منتسبة إلى الآن كانت منتسبة إلى الزمان بتوسّط الآن. ولأجل هذا العموم صحّ تقسيم الحوادث الزمانيّة إلى ما هو تدريجيّ الوجود، وإلى ما هو آنيّ الوجود.

## ١١ ـ قوله ﷺ: وفمنها ما هي تدريجيّ الوجود،

الفاء للتعليل. والضمير يرجع إلى الحوادث الزمانيّة.

١٢ قوله غلى: ومنها ما هي آني الوجود ينتسب إلى طرف الزمان؛
 وطرف الزمان منتسب إلى الزمان، والمنتسب إلى المنتسب منتسب.

١٣-قوله ﷺ: (ينقسم أيضاً -كما قيل ع

القائل هم المشاؤون المنكرون للحركة الجوهريّة. وهذا التقسيم باطل عند المصنّف شُنُّ ببطلان مبناه، ولذا نسبه إلى غيره تمريضاً له، كما سيشير إليه بقوله: «وهذا مبنيّ على منع الحركة الجوهريّة، انتهى. وسيأتى ما قيه. الحركات المنطبقة على الزمان بذاتها ١٠ و ما بالعرض متى المتحرّكات المنطبقة عليه بواسطة حركاتها ١٠ و أمّا بحسب جوهر ذاتها فلا متى لها. و هذا مبنيّ على منع الحركة الجوهريّة ١٠ و أمّا على القول بها \_كها سيأتي إن شاء الله ١٠ فلا فرق بين الحركة والمتحرّك في ذلك . ١٠

٤٤ قوله ﷺ: وفعا بالذات متى الحركات المنطبقة على الزمان بذاتها،
 أى: على الزمان العامً. كما هو العراد من الزمان في «متى»، وقد مرّ أنفاً.

١٥\_قوله را بالعرض متى المتحرّ كات المنطبقة عليه بواسطة حركاتها،

المتحرّك، وهو الذي يسمّى موضوع الحركة، هو الشيء الذى يخرج من القوّة إلى الفعل. فالوا: وويجب أن يكون موضوع الحركة أمراً ثابتاً تجري و تتجدّد عليه الحركة، وإلاّ كان ما بالقوّة غير ما يخرج إلى الفعل، فلم تتحقّق الحركة التي هي خروج الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً، انتهى. وإذا كان ثابتاً فلاامتداد سيّال له، فلايمكن أن يعرضه الزمان الذي هو كمّ مقصل غير قارد. فالجوهر الجسماني الذي هو موضوع الحركات لا زمان له؛ ولكن لما كان بعض من أعراضه سيّالاً وحركة وبالتالي ذا زمان، والعرض متّحد بالجسم نوع اتّحاد، يسند إليه الزمان ويعير ذامتى، من جهة أنّ حكم أحد المتحدين يسري إلى الآخر. فوجود العرض السيّال ـ وهى الحركة ـ واسطة في عروض المتى للمتحرّك أيضاً.

## ١٤ قوله ١٤٪ وهذا مبنى على منع الحركة الجوهريّة ،

أي كون المتحرَّك ذامتي بالعرض، وبالتالي انقسام المتى إلى ما بالذات وما بالعرض، مبنى على منع الحركة الجوهريّة.

١٧ـ قوله ﷺ: وكما سيأ تي إن شاء الله ۽

في الفصل الثامن من المرحلة التاسعة.

١٨ ـ قوله ﷺ: وفلافرق بين الحركة والمتحرّك في ذلك،

فإنَّ جميع ما في عالم المادَّة من الجواهر و الأعراض متحرَّكة، فلها زمان ومتى بالذات. ولا يبقى هناك مجال للمتى بالعرض. هذا. و ينقسم أيضاً بانقسام المقولات الواقعة فيهاالحركات.

04

وفيه أوّلاً: أنّه ينافي ما سيأتي منه في الفصل التباسع من المرحلة التباسعة، من أن المتحرّك ـ الموضوع ـ في جميع الحركات هو المادّة، فالمادّة ثابتة ساكنة غير سيّالة، كما هو مفتضى كونها موضوعاً، وكما هو مقتضى أدلّة الحركة الجوهريّة، حيث إنّها إنّما تثبت سيلان الصورة وحركتها.

وثانياً: أنّ ما بالعرض من المتى لم يكن يمختص بالمتحرّكات؛ فإنّ النفس وسائر المجرّدات ينسب إليها المتى، مع كونها فاقدة للمادّة والقوّة عند المشّائين، فلا يعقل في حقّها الخروج من القوّة إلى الفعل، وهي الحركة

# الفصل التاسع عشر في الوضع

الوضع هوالهيأة الحاصلة للشيء من نسبة أجزاء الشيء بمضها إلى بعض والمجموع إلى الخارج'، كهيأة القيام والقعود، والاستلقاء والانبطاح.

وينقسم الوضع إلى: ما بالطبع، و: مالا بالطبع. أمَّا الذي بـالطبع فكـاستقرار الشجرة على أصلها و ساقها، والذي لا بالطبع فكحال ساكن البيت من البيت.

و ينقسم إلى ما بالفعل، و: ما بالقوّة.

قيل "؛ الوضع ممّا يقع فيه التضاد، والشدّة والضعف. أمّا التيضاد، فمثل كبون

١ ـ قوله ﷺ: ومن نسبة أجزاء الشيء بعضها إلى بعض،

هذا هو الصحيح ـ بخلاف ما في النسخ من قوله الله الله عض أجزائه إلى بعض، -حيث إنّه يفيد نسبة جميع الأجزاء بعضها إلى بعض، وذلك لأنّ الوضع هيأة حاصلة للشيء من نسبة جميع الأجزاء بعضها إلى بعض والمجموع إلى الخارج. وقد مرّ نظيره في الفصل السادس عشر من هذه المرحلة.

# ٢-قوله ﷺ: وينقسم الوضع إلى: ما بالطبع، و مالا بالطبع،

القائل هو صدر المتألّهين ﴿ في الأسفارج ٤، ص ٢٢٢.

الإنسان رأسه إلى السهاء و رجلاه إلى الأرض، مضاداً لوضعه إذا كمان معكوساً؛ والوضعان معنيان وجوديّان ممتعلقبان على موضوع واحد، من غير أن يجتمعا فيه، و بينهما غاية الخلاف في وكذا الحال في الاستلقاء والانبطاح. و أمّا الشدّة، فكالأشدّ انتصاباً أو الأكثر انحناءً.

و في تصوير غاية الخلاف في الوضع خفاء، فليتأمّل. ٢

عـقوله ﷺ: «الوضعان معنيان وجوديّان»

قال في كشَّاف اصطلاحات الفنون، ص ١٠٨٤ ما حاصله: أنَّ للمعنى إطلاقات:

منها: ما يقصد بشيء. وإن شئت فقل: إنّه الموضوع له اللفظ من حيث إنّها تقصد من اللفظ الموضوع لها أو نحوه.

ومنها: ما قام بغيره. ويقابله العين.

ومنها: ما لايدرك بإحدى الحواسّ الظاهرة. ويقابله العين أيضاً.

ومنها: المتجدّد. انتهى ما أردناه.

و لايخفي: أنَّ المراد بالمعنى هنا هو المعنى الثاني.

#### ۵ قوله ﷺ: وبينهما غاية الخلاف،

فإنَّ الرضعين يبعد كلَّ منهما عن الآخر مأة وثمانين درجة، هو مقدار زاويتين قائمتين، ولايتصوّر هناك بين شيئين اختلاف أكثر. وكذا بين الاستلقاء والانبطاح.

# عـ قوله ﷺ: دفي تصوير غاية الخلاف في الوضع خفاء، فليتأمّل ،

وذلك لأنَّ اختلاف الوضعين مائة وثمانين درجة إنّما كان بملاحظة نسبة مجموع الأجزاء الله الخارج، والوضع ليس هيأة حاصلة من هذه النسبة فقط، بل منها ومن نسبة الأجزاء بعضها إلى بعض، ففي تصوير غاية المخلاف بين الوضعين خفاء، حيث إنّ غاية خلاف نسبة الأجزاء بعضها إلى بعض في وضع ونسبة الأجزاء بعضها إلى بعض في وضع ونسبة الأجزاء بعضها إلى بعض قي وضع آجر لايخلو عن خفاء. بل نقول: لايمكن تصوير غاية الخلاف في الوضع، فإنّ الجسم قابل للانقسام لاإلى نهاية، فكلّ وضع فرض مخالفاً لوضع آخر يمكن أن يفرض هناك وضع آخر أبعد، حيث إنّه إذا قسّم للم

#### نبيه:

للوضع معنيان آخران غير المعنى المقوليّ: ٧

أحدهمًا: كون الشيء قابلاً للإشارة الحسّيّة. والإشارة \_كما نقل عن «الشفاء» \_ تعيين الجهة التي تخصّ الشيء من جهات هذا العالم. و عليه فكلّ جسم و جسمانيّ يقبل الوضع بهذا المعنى؛ فالنقطة ذات وضع، بخلاف الوحدة.^

كلّ جزء وجعل كلّ منهما في موضع يخالف موضعه في الوضع المخالف كان الوضعان أبعد، ولاتقف التجزئة على حدّ.

# ٧-قوله ﷺ: وللوضع معنيان آخران غير المعنى المقوليّ)

كان الأولى أن يذكر أيضاً الوضع بمعنى جزء المقولة، وهو قسمان: الأول: الهيأة الحاصلة من نسبة أجزاء الشيء بعضها إلى بعض. الثاني: الهيأة الحاصلة من نسبة مجموع أجزاء الشيء إلى الخارج. بل كلّ منهما معنى مستقلّ للوضم.

## ٨ قوله ﷺ: وفالنقطة ذات وضع، بخلاف الوحدة،

فإنّ النقطة طرف الخطّ، والخطّ طوف السطح، والسطح طرف الجسم التعليميّ، والجسم التعليميّ، والجسم التعليميّ، فالنقطة ذات علاقة بالجسم الطبيعيّ، فهي جسمانيّة. هذا. لكن لايخفى: أنّه إنّما يصبع على مبنى المشّائين الذين بنكرون المجرّد المثاليّ، ويعرّفون الرياضيّات بالعلم الذي يبحث عمّا هو محتاج إلى المادّة خارجاً، وإن لم يكن محتاجاً إليها ذهناً. وأمّا على الحقّ من وجود المثال، فالسطح والخطّ والنقطة والجسم التعليميّ ليست من الأمور الجسمانيّة بالمعنى الذي ذكر، بل هي كالوحدة التي توجد في الأجسام وغيرها؛ ولذا لاتكون جسمانيّة. نعم! هي جسمانيّة إذا أريد من الجسم الأعمّ من الطبيعيّ والمثاليّ.

قال صدرالمتألمين في أمي الأسفارج ٤، ص ٢٢١ ـ ٢٢٢: وفالنقطة والخطّ والسطح والشخن كلّها ليس شيء منها في ذاته واقعة في جهة من الجهات، ولا للحسّ إشارة إليها، إلا مع المادّة، بأن كان وجوده في المادّة مصحّحاً لقبوله للإشارة والجهة والانقسام وغير ذلك. لله

وثانيهها: معنى أخصّ من الأوّل، و هو كون الكمّ قابلاً للإشارة الحسّيّة <sup>٩</sup>. بحيث يقال: أين هو من الجهات، و أين بعض أجزائه المتّصلة به ١٠ من بعض.

لكن نوقش فيه ١١ بأنَّ الخطِّ والسطح، بل الجسم التعليميّ، لا أين لها لولا تعلَّقها

🤻 إلى أخره. يا انتهى.

قوله تُؤُخُ: «بخلاف الوحدة»

فإنّ الوحدة توجد في غير الأجسام أيضاً، فهي ليست بجسمائيّة. فإنّ الجسمائيّ هو ما يختص بالجسم. ومن عنا يظهر أنّ الوحدة العارضة للجسم وإن كانت تقبل الإشارة الحسّيّة، إلاّ أنّ فبولها الإشارة عند ذاك ليس من جهة نفسها، بل إنّما هو من جهة عروضها للجسم.

## ٩ـ قوله 🍰: وهو كون الكمّ قابلاً للإشارة الحسّيّة ،

المراد من الكمّ هنا هو الكمّ المتّصل القارّ، وهو المقدار. لأنَّ الكمّ الذي له الوضع بهذا المعنى هو الخطّ والسطح والجسم التعليميّ. كما صرّح الله في الأسفارج ٤، ص ١٧. ومثله في العباحث المشرقيّة ج ١، ص ١٨٤.

ويظهر من الأسفارج ٤، ص ٢٢١ و كذا من مقولات منطق الشفاء، ص ١٦٨، س ١٧ ـ . ١٩، بل صرّح به في المباحث المشرقيّة ج ١، ص ١٨٣ أنّ الوضع الذي من خواص الكمّ ـ أعني المقدار ـ هو كون الشيء بحيث يفرض له أجزاء قارّة متّصل بعضها بالبعض مترتبة ترتيباً يمكن أن يشار إلى كلّ واحد منها أنّه أين هو من صاحبه.

ومنه يظهر أنَّ عدَّ هذا المعنى أخصَ من سابقه، وكذا تفسير هذا المعنى بـما ذكـره المصنّفﷺ، في غير محلّه.

نعم! قا ذكره موافق لما جاء في الأسفارج ٤، ص ١٦ ومقولات منطق الشفاء، ص ١٢٧. ١٠ *ـ قوله ﷺ وأجزاله المتّصلة به* 

لمّا كان الاتصال بمعنى الامتداد، فلاموقع للجارُ والمجرور. اللّهمُ إلاّ أن يواد به الاتصال بمعنى الارتباط.

١١ ـ توله ﷺ: دلكن نوتش فيه،

المناقش هو صدرالمتألَّهين ﴿ في الأسفارج ٤، ص ٢٢١.

بالمادَة الجسهانيّة ١٦، فلا يكني مجرّد الاتّصال الكمّيّ في إيجاب قبول الإشارة الحسّيّة حتّى يقارن المادّة. نعم! للصورة الخياليّة المجرّدة من الكمّ إشارة خياليّة ١٣، وكذا للصورة العقليّة إشارة تسانخها. ٢٠

## ١٢ قوله ﴿: ولا أين لها لولا تعلُّقها بالمادَّة الجسمانيَّة ،

فيه دلالة على أنّ الإشارة الحسّية مختصة بذوات الأين. ويستفاد منه أنّ الأين هيأة حاصلة من نسبة الشيء إلى المكان، سواء كان في المكان، كالجسم، أو منتسباً إلى ما في المكان، كالجسم التعليميّ والسطح والخطّ والنقطة إذا كانت متعلّقة بالمادّة الجسمائيّة.

#### ١٣ ـ توله ينيُّ: وللصورة الخياليَّة المجرَّدة من الكمَّ إشارة خياليَّة }

قوله ﴿: ﴿ وَمِن الكُمِّهِ يَتَعَلَّقُ بِعَامَلِ مَقَدَّرَ حَالَ مِنْ «الصورة الخياليَّة». وليس متعلّقاً بالمجرّدة، كما لا يخفي.

#### ١٤ ـ قوله الله الكنا للصورة العقلية إشارة تسانخها،

فإنّ نصور مفهوم وتذكّره والالتفات إليه إشارة من النفس إليه. قال المصنّف و عن مبحث الوجود الذهنيّ من بداية الحكمة: والثاني: أنّا نتصوّر أموراً تتّصف بالكلّية والعموم، كالإنسان الكلّي والعموم، كالإنسان الكلّي والتصور إشارة عقليّة لانتحقّق إلاّ بمشار إليه موجود...، انتهى.

# الفصل العشرون في الجدة

وتسمّى أيضاً الملك. و هي الهيأة الحاصلة من إحاطة شيء بشيء بحيث يستقل المحيط بانتقال الحاط السواء كانت الإحاطة إحاطة تسامّة أو نساقصة؛ والمسووع هوالمحاط. فالإحاطة التامّة كإحاطة إهاب الحيوان به، والإحاطة الناقصة كسا في التقمّص والتنمّل والتخمّر ونحو ذلك.

وتنقسم إلى: جدة طبيعيّة، كما في المثال الأوّل، و: غير طبيعيّة، كما في غيره من الأمثلة

قال في الأسفار؟: «وقد يعبّر عن الملك بقولة «له»، فنه

١- قوله نظر: (هي الهيأة الحاصلة من إحاطة شيء بشيء بحيث ينتقل المحيط بانتقال المحاط؛ وبعبارة أخرى هي الهيأة الحاصلة للشيء من نسبته إلى ما أحاط به بحيث ينتقل المحيط بانتقال المحاط. سواء كانت الإحاطة إحاطة تامة أم ناقصة.

ثمّ اعلم أنّ جملة «سواء كانت الإحاطة إحاطة تامّة أو ناقصة، لم تكن في المتن، زدناها بقرينة قوله؛: وفالإحاطة التّامة ...ه

قوله ينكي: وبحيث ينتقل المحيط بانتقال المحاطه

قال فيُّ في شرح غور الفرائد، ص ١٤٤: ووبهذا يفترق عن الأين، إذ لاينتقل المحيط بانتقال المحاط هناك، انتهى. ولا يخفى أنَّ ما ذكره فيُّل مبتنٍ على تفسير المكان بالسطح. ٢-قوله يُؤُّا: وقال في الأسفار، طبيعيّ، "ككون القوى للنفس، و منه اعتبار خارجيّ، ككون الفرس لزيـد. فـ في الحقيقة الملك يخالف هذا الاصطلاح ، فإنّ هذا من مقولة المضاف لاغير» انتهى، (ج ٤، ص ٢٢٣).

والحقّ أنّ الملك الحقيق \_الذي في مثل كون القوى للنفس \_حيثيّة وجـوديّة مُ

حاصله \_ وإن كانت العبارة تقصر عنه \_ أنّه لمّا كان قد يعبّر عن الملك بمقولة وله قسمه بعضهم إلى ملك حقيقي، ويسمّى طبيعيّاً أيضاً، وملك اعتباريّ؛ باعتبار أنّ اللام تستعمل في كلّ منهما.

## ٣-قوله ﷺ؛ وفعنه طبيعى،

كان الأولى أن يعبّر بالحقيقيّ بدل الطبيعيّ، كما فعله المصنف الله بقوله: ووالحقّ أنّ الملك الحقيقيّ، وذلك لثلا يشتبه بما مرّ في التقسيم السابق من تقسيم الجدة ـ وهو الملك - إلى طبيعيّة وغير طبيعيّة.

# ٤- قوله الله: ( ففي الحقيقة الملك يخالف هذا الاصطلاح)

لايخفى: أنّه كان الأولى الإتيان بالواو بدل الفاء. وحاصل المراد أنَّ هذا البعض وإن عدّ كون القوى للنفس والفرس لزيد من مقولة الملك، وعبّر عنه بمقوله اله، من جهة ما يستعمل الإفادته، وهي اللام التي للملك أو الاختصاص، إلاَّ أنّه في الحقيقة غير الملك المصطلح الذي هو الجدة؛ لأنّه من مقولة الإضافة الاالجدة.

#### ۵ قوله ﷺ: وفإنَّ هذا من مقولة المضاف لاغير،

فإنَّ الملك هي المالكيَّة، والمالكيَّة والمملوكيَّة متضائفان. هذا.

ولكن يرد عليه: أنّ الملك غير المالكيّة والمملوكيّة، كما أنّ العلم غير العالميّة والمعلوميّة، والقدرة غير القادريّة والمقدوريّة. فهو من الصفات الحقيقيّة ذات الإضافة، ولند الم يرتضه المصنّف الله والحق .....

# عَ قُولُه ﷺ: والحقّ أنَّ الملك الحقيقيّ ... حيثيّة وجوديّة،

والملك الحقيقيّ هو الذي عدَّه القائل ملكاً طبيعيّاً، فتخيّل أنَّ الملك فيه بمعنى مقولة

هي: قيام وجود شيء بشيءٍ، بحيث يختصّ به، فيتصرّف فيه كيف شاء؛ فليس معنى مقوليّاً. والملك الاعتباريّ \_الذي في مثل كون الفرس لزيد \_اعتبار للملك الحقيقيّ، دون مقولة الإضافة. و سنشير إن شاءالله الله هذا البحث في سرحلة العاقل والمعقول.

الجدة، مع أنَّ المراد من الملك فيه معناه اللغويّ.

قوله ﷺ: ﴿حيثيَّة وجوديَّةُۥ

لأنّ الملك من صفات الفعل، فهو عين الفعل، أعني المعلول؛ فالملك ليس إلاّ كون المعلول وجوداً رابطاً، وكونه رابطاً عين وجوده، فإذا لوحظ هذا المعنى في نفسه سمّي ملكاً، وإذا لوحظ باعتبار أنّه منه تعالى اتصف هو تعالى بكونه مالكاً، أي ذا ملك.

٧-قوله ﷺ: وسنشير إن شاء اللّه؛

في الفصل العاشر من المرحلة الحادية عشرة.

# الفصل الحادي والعشرون في مقولتي أن يفعل و أن ينفعل

أمّا الأوّل: فهو هيأة غير قارّة، حاصلة في الشيء المؤثّر من تأثيره ، مادام يؤثّر؛ كتسخين المسخّن مادام يسخّن، و تبريد المبرّد مادام يبرّد.

و أمّا الثاني: فهو هيأة غير قارّة، حاصلة في المتأثّر مادام يتأثّر؛ كتسخّن المتسخّن، مادام يتسخّن، و تبرّد المتبرّد مادام يتبرّد.

و من خاصّة هاتين المقولتين

أوّلاً -كما يظهر من الأمثلة -أنّها تعرضان غيرهما من المقولات؟، كالكيف. والكمّ، والوضع، وغيرها.؟

# ١-قوله ﴿: ومن تأثيره

هذا القيد لإفادة كون أن يفعل نسبيّاً. وكان اللازم أن يأتي بنظيره في تعريف أن ينفعل أيضاً لذلك.

#### ٢-قوله ﷺ: وأنهما تعرضان غيرهما من المقولات،

بخلاف الإضافة، فإنّها تعرض جميع المقولات حتّى نفسها، وبخلاف سائر المقولات، حيث إنّها لاتعرض جميع ما عداها.

#### ٣-قوله ﷺ: رغبرها)

ففي الأين كالقاطرة تسحب ما يتّصل بها من القطار؛ فتأثيرها التدريجيّ فيه بتغيير مكانه

و ثانياً أنَّ معروضها من حيث هو معروض لابخلو عن حركة أ، و لذا عبرٌ عنها بلفظ أن يفعل و أن ينفعل، الظاهرين في الحركة والتدرّج، دون الفعل والانفعال، اللَّذين ربما يستعملان في التأثير والتأثّر الدفعيّ غيرالتدريجيّ. و بالجملة المقولتان هيئتان عارضتان لمعروضها من جهة ماله من الحركة. ٥

قال في الأسفار: «و اعلم أنّ وجود كلّ منها في الخارج ليس عبارة عن نفس السلوك إلى مرتبة، فإنّه بعينه معنى الحركة؟ ولا أيضاً وجود كلّ منها وجود المقولات التي يقع بها التحريك والتحرّك ، كالكيف مثل السواد، والكمّ مثل مقدار

•

فعل، وتأثّر القطار التدريجيّ عنها بانتقاله عن مكانه انفعال.

وفي الإضافة كالإنسان يرفع جسماً من الأرض بالتدريج؛ فرفعه إيّاء تدريجاً فعل عرض للإضافة، وارتفاع الجسم بذلك عن الأرض انفعال عرض لإضافة على الأرض.

٤ قوله إلى وأنَّ معروضهما من حيث هو معروض لا يخلو عن حركة ،

بخلاف سائر الأعراض غير الزمان، فإنّ معروضها إن كان متلبّساً بحركة فليس من جهة أنّه معروضها، إذ شيء منها لايقتضي بذاته التدرّج والحركة، بـل يكـون لابشـرط بـالنسبة إلى الحركة وعدمها.

#### ۵ قوله ﴿ ومن جهة ماله من الحركة ؛

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ١٤٠٠ «من جملة ماله من الحركة»

#### ع قوله ريح: وفإنه بعينه معنى الحركة،

والحركة أمر نفسيّ، بينما المقولتان نسبيّتان. هذا مضافاً إلى أنّ الحركة ليست مقولة، كما مرّ في الفصل الأوّل من هذه المرحلة.

ل-قوله هَا: دولا أيضاً وجود كلّ منهما وجود المقولات التي يقع بها التحريك والتحرّك على التحرّك التحرّك في التحرّل التحرين التحرين

قوله نَائُغُ: «وجود المقولات التي يقع بها التحريك والتحرك»

أي: يقع فيها التحريك والتحرّك. ولا يخفى أنّ حقيقة التحريك والتحرّك ليست إلاّ نفس تلم الجسم النامي، أو الوضع كالجلوس والانتصاب، ولا غير ذلك؛ بل وجودهما عبارة عن وجود شيء من هذه المقولات مادام يؤثّر أو يتأثّر.

فوجود السواد أوالسخونة مثلاً من حيث إنّه سواد، من باب مقولة الكيف؛ ووجود كلّ منها من حيث كونه تدريجيًا يحصل من تدريجيّ آخر أو يحصل من تدريجيّ آخر أ، هو من مقولة أن يفعل أو أن ينفعل. و أمّا نفس سلوكه التدريجيّ لي خروجه من القوّة إلى الفعل، سواء كان في جانب الفاعل أو في جانب المنفعل له عين الحركة لاغير. فقد ثبت نحو ثبوتها في الخارج ١٠، و عرضيّتها»، انتهى. (ج ك، ص ٢٢٥)

و أمّا الإشكال في وجود المقولتين ١٠ بأنّ تأثير المؤثّر يمتنع أن يكون وصفاً ثبوتيّاً

حقيقة الحركة؛ فالحركة في السخونة مثلاً إذا نسبت إلى الفاعل المؤثر، وهي النار مثلاً، تسمّى
تحريكاً؛ وإذا نسبت إلى القابل، وهو الماء مثلاً، تسمّى تحرّكاً.

لمـقوله ﷺ: وكونه تدريجيًا يحصل منه تدريجيّ آخر أو يحصل من تدريجيّ آخره فهما نسبيّان.

٩-قوله ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى المنفعل إ

الأوّل كحركة النار، بخروج ما فيها من القوى إلى الفعل تدريجاً، والثاني كحركة الماء من درجة الأربعين مثلاً إلى درجة المائة.

• ١- قوله الله الغارج عنه المعالم المعارج المع

من أنّهما نسبيّتان، وليستا نفس الحركة، ولا نـفس المـقولة المـعروضة لهـما، وأنّـهما موجودتان بوجود معروضيهما.

١١ ـ قوله ١٤٠ : وأمّا الإشكال في وجود المقولتين،

المستشكل هو صاحب المباحث في المجلِّد الأوِّل من كتابه، ص ٤٥٦، قال:

وعندى أنَّ تأثير الشيء في الشيء يتستحيل أن يكون وصفاً ثبوتيًا زائداً على ذات المؤثّر وذات الأثر. وكذلك تأثّر الشيء عن الشيء ـ وهو قابليّة الشيء للشيء ـ يستحيل أن يكون الم زائداً على ذات المؤثّر، وإلاّ افتقر إلى تأثير آخر في ذلك التأثير ١٦، و ننقل الكلام إليه. فيتسلسل ذاهباً إلى غير النهاية، و هو محصور بين حاصرين: المؤثّر والمتأثّر. و يجري نظير الإشكال في زيادة تأثّر المتأثّر على ذات المتأثّر؛ فـلوكان قـبول

و يجري نظير الإشكال في رياده نام المتامر على دات المتامر؛ فلوكان فبول الأثر ١٣ زائداً على ذات القابل، احتاج إلى قبول آخـر ١٣؛ و ننقل الكلام إليه، فيتسلسل و هو محصور بين حاصرين. فالتأثير والتأثير، سواء كانا دفعيين أو تدريجيّين، وصفان عدميّان غير موجودين في الخارج.

فيدفعه أنّه إنّما يتمّ فيها كان الأثر الثبوتيّ المفروض موجوداً بوجود منحاز، يحتاج إلى تأثير منحاز جديد يخصّه؛ و أمّا لو كان ثابتاً بثبوت أمر آخر ١٠٥، فهو مجعول بعين

وصفاً ثبوتيّاً زائداً على ذات القابل وذات المقبول. فلنبيّن ذلك أزّلاً في التأثير.

فنقول: إنّ تأثير الشيء في الشيء لو كان أمراً ثبوتياً لكان من جملة الأمور التي لاتكون مستقلة بأنفسها، بل لابد من مؤثّر آخر لوجودها، فيكون تأثير ذلك المؤثّر في ذلك التأثير زائداً عليه، ويفضى إلى التسلسل؛ وهو محال ...

وأمّا القابليّة فلو كانت وصفاً ثبوتيّاً لكانت إمّا جوهراً أو عرضاً. فإن كانت جوهراً كانت نسبة المحلّ إلى الحالّ شيئاً مبايناً عن المنتسبين. وإن كانت عرضاً كانت الذات قابلة لتلك القابليّة، فتكون قابليّتها لتلك عرضاً آخر، ويلزم منه التسلسل، انتهى ما حكاه المصنّف الله بمضمونه. ومثله في الأسفارج ٤، ص ٢٢٥.

١٢ قوله ﷺ: وو إلاّ افتقر إلى تأثير آخر في ذلك التأثير،

لكونه ممكناً محتاجاً إلى مؤثّر.

١٣ ـ قوله ﷺ: وفلو كان قبول الأثرة

الفاء للسببيّة.

١٤ قوله ﷺ: داحتاج إلى قبول أخره

لكون القبول وصفاً قائماً بذات القابل. ولولا قبول القابل إيّاء لم يكن وصفاً له قائماً به. **1۵ـقوله ﷺ: وأمّا لوكان ثابتاً بثبوت أ**مر *آخرة* 

هو معروضه.

الجعل المتعلّق بمتبوعه. 1° والتأثير والتأثّر التدريجيّان موجودان بعين إيجاد الكيف^' كالسواد، في المسوّد والمتسوّد؛ ولا دليل على وجود الشيء أقوىٰ من صدق مفهومه على عين خارجيّ في قضيّة خارجيّة. 1^

# ١٤ قوله ﷺ: وفهو مجمول بعين الجعل المتعلِّق بمتبوعه،

لا يخفى عليك: ما فيه من الاعتراف بانتقاض الخاصة الثانية من خواص الذاتي، التي مر ذكرها في الفصل الرابع من المرحلة الخامسة. وذلك لأنّ الأعراض عرضيّات لموضوعاتها، فإذا كان بعضها مجعولاً بعين الجعل المتعلّق بمتبوعه، كان مثل الذاتيّ في كونه غنيّاً عن السبب، وقدمرّ هناك أنّ معنى كون الذاتيّ غنيّاً عن السبب، أنّ السبب الموجد لذي الذاتيّ هو السبب الموجد للذاتي.

١٧\_ قوله ﴿ وَالتَّا ثَيْرِ وَالتَّا ثَرِ التَّدريجيَّانَ مُوجودانَ بِعِينَ إِيجادِ الكيف،

أي: بعين وجود الكيف؛ فإنَّ الإيجاد والوجود حقيقتهما واحدة.

ولا يخفى: أنّه هدم لكون الفعل هيأة حاصلة في الشيء المؤثّر من تأثيره التدريجيّ في شيء آخر. فإنّه على هذا يكون الفعل أعني أن يفعل من صفات الفعل ـ وسيأتي في الفصل العاشر من المرحلة الثانية عشرة أنّ صفات الفعل عين الفعل ـ مع أنّه من صفات الفاعل وهو العوّثو.

٨٨-قوله ﷺ: دولا دليل على وجود الشيء أقوى من صدق مفهومه على عين شماريجيّ في قضيّة شحارجيّة ٢

وقد صرّح بهذا المعنى الشيخ أله وحكاه و ارتضاه صدرالمتألّهين أفي الأسفارج ٣، ص ٣ حيث قال: ولكلّ ماهيّة نحو خاص من الوجود، وكونها في الأعيان عبارة عن صدقها على أمر و تحقّق حدّها فيه، كما ذكره الشيخ في باب المضاف، وأنّه موجود في الخارج بمعنى أنّه يصدق حدّه على أشياء كثيرة فيه، ولا يعنى بموجوديّة الشيء إلّا ذلك، ومن هذا القبيل ماهيّة الحركة والزمان والقوى والاستعدادات، انتهى.

أقول: ولا يخفي ما فيه من الدلالة على ما قويّناه من عينيّة الوجود والماهيّة.

قوله ﷺ: "صدق مفهومه"

يعني مفهومه الثبوتي؛ فإنّ المفاهيم العدميّة أيضاً، كالجهل والعمى، تصدق على الأعيان الخارجيّة في قضايا خارجيّة، وهي مفاهيم عدميّة لاوجود لمصاديقها في الخارج.

# المرحلة السابعة

في الواحد والكثير

و فيها تسعة فصول

a Gillipa

# الفصل الأوّل [في انقسام الموجود إلى الواحد والكثير] [وبداهة مفهومي الوحدة والكثرة]

ينقسم الموجود إلى الواحد والكثير ، فكل موجود إمّا واحد و إمّا كثير . والحقّ أنّ الوحدة والكثرة من المفاهم العامّة الضروريّة التصوّر، المستغنية عن التعريف، كالوجوب والإمكان؛ ولذا كان ما عرّفوهما به من التعريف لا يخلو سن دور، و تعريف الشيء بنفسه؛ كتعريف الواحد بأنّه الذي لا ينقسم من الجهة التي يقال إنّه واحد، ففيه أخذ الانقسام الذي هوالكثرة في تعريف الواحد، مضافاً إلى كونه

- 464 - 1 14 14 - 14 - 14 - 1 - 1 - 1

## ١-قوله ﷺ؛ وينقسم الموجود إلى الواحد والكثير،

فإنَّ الكثير موجود بالضرورة. والكثرة مؤلَّفة من الاَحاد، فالواحد أيضاً موجود.

وبعبارة أخوى: الكثرة هي العدد، وقدمرٌ في الفصل التاسع من المرحلة السادسة أنَّ العدد موجود بالضرورة.

قال الشيخ في إلهيّات الشفاء، في الفصل الثالث من المقالة الثالثة، ص ١٠٥: والعجب ممّن يحدّ العدد فيقول: إنّ العدد كثرة مؤلّفة من وحدات أو من آحاد، والكثرة نفس العدد ليس كالجنس للعدد، انتهى.

# ٢ قوله ﷺ: وفكلُ موجود إمّا واحد وإمّا كثير،

هذه القضيّة منفصلة حقيقيّة متفرّعة على الجملة السابقة التي هي في معنى قضيّة حمليّة مردّدة المحمول. تعريفاً للواحد بالواحد؛ ثمّ تعريف الكثير بأنّه المجتمع من الوحــدات، وفــيه أخــذ الوحدة في تعريف الكثير، وقد كانت الكثرة مأخوذة في حدّ الواحد، و هو الدور. مضافاً إلى كونه تعريفاً للكثير بالمجتمع و هوالكثير بعينه.

فالحقّ أنّ تعريفها بما عُرَفا به تعريف لفظيّ، يراد به التنبيه على معنا هما، و تمييزه من بين المعافي المخزونة عندالنفس. فالواحد هوالّـذي لايـنقسم، مـن حـيث إنّـه لاينقسم: والتقييد بالحيثيّة ليندرج فيه الواحد غير الحقيقيّ الذي ينقسم من بعض الوجوه: والكثير هو الذي ينقسم من حيث إنّه ينقسم.

# ٣-قوله ١٠ التقييد بالحيثيّة ليندرج فيه الواحد غير الحقيقيّ،

للواحد الحقيقي إطلاقان:

١- الواحد الحقيقيّ بالمعنى الأعم. وهو الذى يتصف بالوحدة لذاته من غير واسطة في العروض. وينقسم إلى الواحد بالوحدة الحقة والواحد بالوحدة غير الحقّة. ويقابله الواحد غير الحقيقيّ بالمعنى الأخص، وهو الذي يكون اتصافه بالوحدة بواسطة في العروض ومن قبيل الوصف بحال متعلّق الموصوف.

٢- الواحد الحقيقيّ بالمعنى الأخصّ. وهو الواحد بالوحدة الحقّة. ويقابله الواحد غير الحقيقيّ بالمعنى الأعمّ، الذي يشمل ما اتّصف بالوحدة بلاواسطة في العروض ولكن كانت وحدته وحدةً غير حقّة، كما يشمل ما يكون اتّصافه بالوحدة بواسطة فى العروض.

صرّح بما ذكرناه من الإطلاقين الحكيم السبزواري فل في تعليقته الرقم(1) على الأسفار ج ٢، ص ٨٤، ويستفاد أيضاً من كلمات صدرالمتألَّهين فل في الأسفار ج ٢، ص ٨٥، ص ٣ ـ ٥ ومراد المصنف فل من الواحد غير الحقيقيّ في هذه العبارة هو الواحد غير الحقيقيّ بالمعنى الأعمّ، كالخطّ بالمعنى الأعمّ، كالخطّ الواحد والسطح الواحد والحجم الواحد، والجسم الواحد.

وأمّا الواحد غير الحقيقيّ بالمعنى الأخصّ فلمّا كان إطلاق الواحد عليه مجازاً وبواسطة في العروض فلاحاجة إلى إدخاله في التعريف. بل لو اندرج في التعريف لم يكن واحداً غير حقيقيّ. هذا هو الذي أفاده شبخنا الأستاذ \_ دام ظلّه \_ في مجلس الدرس. فقد تحصّل أنّ الموجود ينقسم إلى الواحد والكثير. و هما معنيان متباينان تباين أحد القسمين للآخر.

#### ئنىيە:

قالوا: إنّ الوحدة تساوق الوجود أ؛ فكلّ موجود فهو واحد من جهة أنّـه موجود<sup>م</sup> حتى أنّ الكثرة الموجودة من حيث هي موجودة كثرة واحدة <sup>ع</sup>؛ كما يشهد

## ٤ـ قوله ﷺ: وإنَّ الوحدة تساوق الوجود،

و على ماذكره المصنّف على - وهو الحق ـ تكون الكثرة موجودة حقيقة، و متّصفة بالوحدة حقيقة. ولكن خالفه صدرالمتألّهين على في كلا الأمرين، حيث إنّه يصرّح بأنّ الكثرة لاوجود لها و لا وحدة إلّا بالاعتبار. قال على في الأسفارج ٢، ص ٩٣: وإنّ الكثير من حيث الكثرة لاوجود له إلا بالاعتبار. وكما أنّ للعفل أن يعتبرها موجودة، فله أن يعتبرها شيئاً واحداً، انتهى.

#### ۵ قوله الله الله و وحود فهو واحد من جهة أنّه موجود،

قوله ﴿ ومن جهة أنه موجوده إشعار بأنّ جهة الصدق وحيثيته في المفهومين واحد، وهو معنى المساوقة \_ كمامرّ في بعض تعاليقنا السابقة \_ فكلّ موجود فهو من حيث إنّه موجود وكلّ واحد، وكلّ واحد موجود، كما جاء في تنبيه الفصل الأوّل من المحلة الثامنة من بداية الحكمة.

# ع قوله ﴿: وحتَّى أَنَّ الكثرة الموجودة من حيث هي موجودة كثرة واحدة،

فإنّ الكثرة لاوجود لها إلاّ وجود العدد، كما صرّح بذلك الحكيم السبزواري في تعليقته على الأسفار ج ١، ص ٣٣. والعدد أيّ عدد يفرض فهو واحد؛ فإذا تكرّر الواحد مرّة فهنا اثنان على الأسفار ج ١، ص ٣٣. والعدد أيّ عدد يفرض فهو واحد؛ فإذا تكرّر الواحد مرّة فهنا اثنان هي واحدة، إذ ليس كلّ واحد منهما اثنين، بل هما معاً يكونان اثنين؛ فالاثنينية واحدة وإن كان معروضها كثيراً. قال المحقّق الحلّي في كشف المراد، ص ٩٩، ط. جماعة المدرّسين، في مقام شرح ما ذهب إليه تبعاً للمحقّق العلوسي في منام شرح ما ذهب إليه تبعاً للمحقّق العلوسي في من مساوقة الوحدة للوجود: وفكلً موجود فهو واحد. والكثرة يصدق عليها الواحد لامن حيث هي كثرة، على معنى أنّ الوحدة ولي

بذلك عروض العدد لها، والعدد مؤلّف من آحاد٬ يقال: كثرة واحدة^ و كثرتان و كثرات ثلاث، و عشرة واحدة و عشرتان و عشرات ثلاث، و هكذا.

وربما يتوهم: أنّ انقسام الموجود إلى الواحد والكثير ينافي كون الواحد مساوقاً للموجود؛ و ذلك أنّ الكثير من حيث هو كثير موجود الكائل الانقسام المذكور \_ والكثير من حيث هو كثير ليس بواحد "، ينتج أنّ بعض الموجود ليس بواحد؛ و هو يناقض قولهم: كلّ موجود فهو مهاحد.

تصدق على العارض، أعني الكثرة، لا ماعرضت له الكثرة. وكذلك كلّ واحد فهو موجود إمّا في الأعيان أو في الأذهان. فهما متلازمان. انتهي.

## ٧- قوله ﷺ: وكما يشهد بذلك عروض العدد لها، والعدد مؤلِّف من آحاد،

فيعلم أنَّ الكثرة أيضاً في حدِّ نفسها واحدة، وباجتماع الكثرات يحصل آحاد من الكثرة، ويتحقّق العدد. فلو لم تكن للكثرة وحدة لما أمكن أن يحصل من تكرّرها العدد.

#### الم قوله ﷺ ويقال: كثرة واحدة،

لايخفى: أنَّ هذا المثال ليس من عروض العدد؛ لأنَّ العدد كما صرّح ﷺ به فسي الجملة السابقة مؤلّف من آحاد. فكان الأولى أن يأتي بدل الجملة السابقة بقولنا: كما يشهد بذلك أمران: اتصافها بالوحدة، وعروض العدد لها.

## ٩ قوله الله الكثير من حيث هو كثير موجود،

والحاصل: أن التقسيم يقتضي وجود المقسم في الأقسام. وبعبارة أخرى: لمّا كان التقسيم عبارة عن ضمّ المختصّ إلى المشترك ليحصل القسم، كان كلّ قسم أخصٌ من المقسم. فلابدً في كلّ تقسيم أن يحمل المقسم على كلّ من الأقسام في قضية موجبة كلّية، ومقتضى ذلك صدق قولنا: كلّ كثير موجود. وأيضاً مفتضى التقسيم مباينة الأقسام، فيصدق كلّ كثير فهو ليس بواحد. والقضيّتان تؤلّفان قياساً من الشكل الثالث ينتج بعض الموجود ليس بواحد. فإنّ النتيجة في الشكل الثالث جزئية دائماً وهذه القضيّة نقيض لقولنا: كلّ موجود واحد.

# ٠١-قوله ﷺ: والكثير من حيث هو كثير ليس بواحد،

لمكان الانقسام المذكور أيضاً؛ فإنَّ التقسيم يقتضى تباين الأقسام.

و يدفعه: أنّ للواحد اعتبارين \(': اعتباره في نفسه، من غير قيباس بعض مصاديقه إلى بعض؛ فيساوق الموجود، و يعمّ مصاديقه، من واحد و كثير؛ و: اعتباره بقياس بعض مصاديقه إلى بعض، فهناك مصاديق لا يوجد فيها من معنى عدم الانقسام \('\) ما يوجد في مصاديق أخر، كالعشرة التي لا يوجد فيها من معنى عدم الانقسام ما يوجد في الواحد، و إن كان فيها ذلك إذا قيست إلى العشرات.\('\) فالكثير الذي ليس بالواحد، هو المقيس من حيث هو مقيس، والذي يقابله هو الواحد بالاعتبار الثانى، و أنّا الواحد بالاعتبار الشيمين جميعاً.\('\)

## ١١- توله ﷺ: ويدفعه أنَّ للواحد اعتبارين،

حاصله: أنَّ الوحدة تعتبر على وجهين:

الأولى: الوحدة المطلقة وهي التي يتّصف بها الشيء في نفسه، ولا يحتاج في اتّصافه بها إلى قياسه إلى غيره. وهذه الوحدة هي التي يتّصف بهاكلّ شيء، حتّى الكثير، وتكون مساوقة للوجود، ولا مقابل وجوديّ له.

م الثانية: الوحدة النسبية وهي التي يتصف بها الشيء إذا لوحظ بالقياس إلى شيء آخر يكون كثيراً بالنسبة إلى ذلك الشيء. وهذه هي الوحدة التي تفابل الكثرة.

فالمحمول في قولنا: «كلّ موجود واحد» هو الواحد بالاعتبار الأوّل، وهمو في قبولنا: «بعض الموجود ليس بواحد» هو الواحد بالاعتبار الثاني؛ فاختلفت القضيّتان في المحمول، فلا تناقض بينهما.

#### ١٢\_قوله غي: «من معنى عدم الانقسام»

أي: من وصف عدم الانقسام. فالعراد من المعنى هنا الأمر القائم بغيره، وهو الوصف.

#### ١٣ ـ قوله ﷺ: دوإن كان فيها ذلك إذا قيست إلى العشرات،

فإنّ العشرة حينئذ تعتبر واحدة، ثمّ تجمع على العشرات، والجمع هو ما يدلّ على أكثر من واحد، ولا يتحقّق إلاّ بتكرّر الواحد.

# ١٤\_قوله ﴿: وفهو يعمَ الواحد والكثير القسيمين جميعاً ٤

ولا مقابل وجوديّ له؛ بل هو كالوجود الذي لايقابله إلاّ العدم.

و نظير ذلك انقسام مطلق الموجود إلى ما بالقوّة و ما بالفعل مع مساوقة ما بالفعل لمطلق الموجود، و انقسام الوجود إلى ذهنيّ و خارجيّ يترتبّ عليه الآثار ١٥ مــع مساوقة الخارجيّ المترتّب عليه الآثار لمطلق الوجود. فكلّ ذلك من الاختلافات التشكيكيّة التي لحقيقة الوجود المشككة. ١٤

و نظير هذاالتوهُّم٧ ما ربما يتوهُّم أنَّ الوحدة من المعانى الانتزاعيَّة العقليَّة^١٠

١٥-قوله ﷺ: «انقسام الوجود إلى ذهنيّ وخارجيّ يترتّب عليه الآثار؛

أي: انقسام الوجود إلى ذهني لايترتّب عليه الأثار وخارجيّ يترتّب عليه الآثار.

١٤- قوله الله الله الكامن الاختلافات التشكيكية التي لحقيقة الوجود المشكّكة،

يشير بذلك إلى أنه نما كان من الضروري في التشكيك أن ترجع الكثرة إلى الوحدة، أي يرجع ما به الامتياز إلى ما به الاشتراك، فلابد من أن يرجع اختلاف الواحد والكثير إلى ما به الاشتراك. وما به الاشتراك هنا هو الوحدة، فالواحد والكثير كلا هما واحد كما أنَّ الخارجيّ والذهنيّ كليهما في حدَّ أنفسهما والذهنيّ كليهما في حدَّ أنفسهما في عدَّ أنفسهما في عدَّ أنفسهما في عدَّ أنفسهما في عدَّ أنفسهما والذهنيّ إلى المالقة إلى ما بالقوة ويأسا ذلك باعتبار قياس ما بالقوة إلى ما بالقفل وقياس الذهنيّ إلى الخارجيّ. ونظير ذلك ما سيأتي في انقسام الحركة \_وهو نحو من الوجود إلى السريعة وبطيئة، من أنَّ اختلافهما تشكيكيّ، والبطيئة ترجع إلى السريعة؛ فإنَّ السرعة بعمني مطلق السيلان خاصة لمطلق الحركة، ثمَّ تشتدَّ وتضعف، فيحصل المسرعة والبطء بعمني مطلق الديلان خاصة لمطلق الحركة، ثمَّ تشتدَّ وتضعف، فيحصل المسرعة والبطء الإضافيّان. هذا.

#### ١٧-قوله ﷺ: ونظير هذا التوهَم؛

يعني: أنَّه نظيره في الضعف والبطلان.

١٨ ـ قوله ﷺ: (يتوهّم أن الوحدة من المعانى الانتزاعيّة العقليّة)

المتوهّم هو شيخ الإشراقﷺ، وتوهّمه هذا مبنيّ على الضابطة التي أسّسها من أنّ كلّ ما لزم من وجوده تكرّر نوعه فهو اعتباريّ. ولأجلها ذهب إلى اعتباريّة الوجود.

ولا يخفى عليك: أنّ الضابطة المذكورة صحيحة، في نفسها، وإنّما الإشكال كلّ الإشكال في عدم انطباقها على مثل الوجود والوحدة وغيرهما ممّا زعم جريانها فيه. ولو كانت حقيقة خارجيّة لكانت لها وحدة ١٩، ولوحدتها وحدة، و هلمّ جرّاً، فتسلسل.

و يدفعه: أنّ وحدتها عين ذاتها ٢٠، فهى واحدة بذاتها؛ نظير ماتقدّم ٢١ في الوجود أنّه موجود بذاته من غير حاجة إلى وجود زائد على ذاته.

#### ١٩. توله ﷺ: ولو كانت حقيقة خارجيّة لكانت لها وحدة،

لما مرّ من مساوقة الوجود للوحدة.

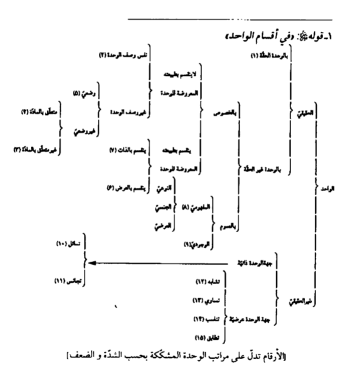
• ٧- قوله ﷺ: وأنَّ وحدتها عين ذاتها،

أي: وحدة الوحدة عين ذات الوحدة. وأنت تعلم أنّ الوحدة نفسها عين وجود الواحد؛ لأنّ الوحدة من الصفات الحقيقية للوجود، وقدمرّ في الفصل الثاني من المرحلة الأولى أنّ صفات الموجود عينه. وإذا كانت وحدة الوحدة عين الوحدة، وكانت الوحدة عين الوجود، فوحدة الوحدة عين الوجود، أعنى وجود الواحد.

#### ٢١ قوله الله: ونظير ما تقدّم،

في الفصل الثاني من المرحلة الأولى.

# الفصل الثاني في أقسام الواحد '



الواحد إمّا حقيقيّ، و إمّا غير حقيقيّ. والحقيقيّ ما اتّصف بالوحدة لذاته ، من غير واسطة في العروض، كالإنسان الواحد. وغير الحقيقيّ بخلافه، كالإنسان والفرس المتّحدين في الحيوان، و ينتهى لامحالة إلى واحد حقيقّ. ٢

والواحد الحقيق، إمّا ذات هي عين الوحدة ٥، وإمّا ذات متّصفة بالوحدة. والأوّل

#### ٢ قوله غ: والحقيقيّ ما اتّصف بالوحدة لذاته؛

أي: يكون إسناد الوحدة إليه إسناداً إلى ما هو له، فهو حقيقة عقليّة، في مقابل السجاز العقليّ الذي هو إسناد الشيء إلى غير ما هو له.

#### ٣-قوله ﷺ: وكالإنسان الواحد،

يمكن أن يراد بالإنسان شخص من الأشخاص، ويمكن أن يراد به طبيعة الإنسان بما هي. ويمكن أن يراد به مفهوم الإنسان؛ فإنّ الكلّ سواء في كونها متّصفة بالوحدة حقيقة.

#### ٤ قوله ﷺ: وينتهى لامحالة إلى واحد حقيقى،

فإنّ الإسناد إلى غير ما هو له لايتحقّن إلا إذاكان هناك إسناد إلى ما هو له، وكان بين المعوضوعين اتحاد أو ارتباط يوجب سراية الحكم ممّا بالذات إلى ما بالعرض. فما لم يكن ماء المطر جارياً في الميزاب لم يمكن إسناد الجريان إلى الميزاب الذي له نوع ارتباط به. ومن هنا قالوا: إنّ كلّ ما بالعرض لابدّ أن ينتهى إلى ما بالذات.

وفي ما نحن فيه أيضاً: لولا وحدة الحيوان مثلاً لما أمكن إسناد الوحدة إلى الإنسان والفرس.

# ۵ قوله ﷺ: وإمّا ذات هي عين الوحدة،

بحيث لا يمكن أن تتكثّر مع بقاء ذاتها، فلا يتصوّر زوال وحدتها إلا بعد زوال ذاتها، فزوال الوحدة لا يمكن فرضه، ولذا وصف على الوحدة الحقيقية في الفصل الثاني من المرحلة الثانية عشرة من بداية الحكمة بالوحدة التي يستحيل معها فرض التكثّر؛ وإلا قلر كان مجرّد كون الذات عين الوحدة كافياً في كون الوحدة وحدة حقّة لكانت وحدة الوحدة أيضاً وحدة حقّة بالما مرّ في آخر الفصل السابق من أنّ وحدة الوحدة عين ذاتها، مع أنّهم عدّوا وحدة الوحدة من أقسام الوحدة غير الحقّة، كما سيأتي بعد هذا. وليس ذلك إلا لأنّ وحدة الوحدة الا تمنع أن

هو صرف الشيء الذي لا يتثنّى ولا يتكرّر ؟، وتسمّى وحدته وحدة حقّة ٧، والواحد والوحدة هناك شيء واحد. والثاني كالإنسان الواحد.

والواحد بالوحدة غيرالحقّة، إمّا واحد بالخصوص، وإمّا واحد بالعموم. والأوّل هوالواحد بالعدد، الذي يفعل بتكرّره العدد.^ والشاني كمالنوع الواحد والجـنس الواحد.

والواحد بالخصوص، إمّا أن لا ينقسم من حيث طبيعته المعروضة للوحدة ١ أيضاً

تتكثّر، بأن تكون هناك وحدة أخرى هي أيضاً عين الوحدة، وهكذا، فيمكن تعدّدها، وبتعدّدها بحصل العدد. وهذا بخلاف الوحدة الحقّة؛ ولذا سبّو الهاحد مثلك الوحدة واحداً لاالعدد.

# ع قوله ﷺ: والأوّل هو صرف الشيء الذي لا يتثنّى ولا يتكرّر،

قدمرً أن الصرف وهو المحض قد يقع وصفاً للماهيّات، فتكون صرافة المماهيّة كونها محذوفة عنها جميع ماعداها، وقد يقع وصفاً للوجود فيكون صرافته كونه غير مخلوط محذوفة عنها جميع ماعداها، وقد يقع وصفاً للوجود فيكون صرافته كونه غير المماهيّة بالمعدم، بأن يكون بحيث لابحدّه حدّ. وشيء منهما لايمكن أن يتثنّى، فإنّ تشتى المماهيّة وتكوّرها لايتحقّق إلا بوجود ما به يعتاز كلّ من الاثنين عن غيره، وانضمام ما به الامتياز إلى الماهيّة الصرفة يخرجها عن كونها صرفاً؛ والوجود الصرف لكونه لاحدّ له لايترك مجالاً لوجود آخر مماثل له، فلايمكن فرض ثان له إلابعد فرض حدّ له يخرجه عن الصرافة، هذا خلف.

## ٧-قوله ﷺ: (تسمّى وحدته وحدة حقّة)

كما تسمّى أيضاً وحدة الصرافة، كما مرّ في الفصل الرابع من المرحلة الرابعة.

#### لمـ قوله ﷺ: دالذي يفعل بتكرّره العدد؛

تعريف للواحد بالعدد، وفيه إشارة إلى وجه تسميته بذلك أيضاً.

ولا يخفى عليك: أنَّ المواد من التكرّر هنا ـ وكذا في قولهم صوف الشيء لايتثنّى ولا يتكرّر ـ هو تكرّر الشيء بمثله، لاتكرّره بعينه الذي مرّ في الفصل الخامس من الموحلة الأولى استحالته.

## ٩-قوله ﴿ وَإِمَّا أَنْ لَا يَنْقُسُمُ مِنْ حَيْثُ طَبِيعَتُهُ الْمُعْرُوضَةُ لَلُوحِدَةُ ﴾

أي: إمّا أن لايقبل الانقسام. وذلك بقرينة قوله تأكل بعد أسطر في تفسير مقابله: ووالشاني للم كها لاينقسم من حيث صفة وحدته أو ينقسم. والأوّل إمّا نفس مفهوم الوحدة وعدم الانقسام ١٠، وإمّا غيره إمّا وضعيّ ١٠، كالنقطة الواحدة، و إمّا غير وضعيّ كالمفارق؛ و هو إمّا متعلّق بالمادّة بوجه، كالنفس المتعلّقة بالمادّة في فعلها؛ و إمّا غير متعلّق بها أصلاً، كالعقل. والثاني وهو الذي يقبل الانقسام بحسب طبيعته المعروضة للوحدة إمّا أن يقبله بالذات، كالمقدار الواحد؛ وإمّا أن يقبله بالمرض ١٠،

وهو الذي يقبل الانقسام بحسب طبيعته المعروضة للوحدة. انتهى.

قوله ﷺ: ومن حيث طبيعته المعروضة للوحدة»

معروض الوحدة وإن كان في كلمات الشيخ بمعنى موضوع عرض هي الوحدة، حيث إنّ الوحدة عنده عرض، ولكن في عبارة المصنّف فلل لايكون إلا بمعنى الموصوف بالوحدة، المرصوف الذي هو غير الوصف في تحليل العقل، وعينه في الوجود الخارجي؛ فإنّ الوحدة والكثرة عند المصنّف في من صفات الوجود، وقدمرّ مراراً أنّ صفات الوجود عينه.

## • ١- قوله ﷺ: والأوّل إمّا نفس مفهوم الوحدة وعدم الانقسام؛

أي: نفس معنى الوحدة. والمواد بالمعنى: الأمَّو القائم بغيره، وهو الوصف. فالمواد سن مفهوم الوحدة وصف الوحدة.

قال في الفصل الثاني من المقالة الثالثة من إلهيات الشفاء ط. مصر، ص ١٠٠ ما حاصله: هإنّ ما لاينقسم من حيث طبيعته التي عرضت لها الوحدة، إمّا أن يكون شيئاً له مع ذلك طبيعة أخرى \_إمّا ذات وضع، كالنقطة، أو غير ذات وضع، كالعقل والنفس \_وإمّا أن لاتكون له طبيعة أخرى، كنفس الوحدة التي هي مبدء للعدد، انتهى.

#### ۱۱ـ قوله ﷺ: وإمّا وضعى»

أي: قابل للإشارة الحسية.

#### ١٢-قوله رفي وإمّا أن يقبله بالعرض،

أي: بالتبع. فإنّ الجسم ينقسم حقيقة بتبع ما له من المقدار. وأمّا ما بالعرض فهو الذي له واسطة في العروض تتّصف هي بالحكم حقيقة، وأمّا ذوالواسطة فلا يتّصف به إلاّ مجازاً، فليس انقسام الجسم بانقسام مقداره انقساماً بالعرض.

# كالجسم الطبيعيّ الواحد من جهة مقداره.٢٠

والواحد بالعموم إمّا واحد بالعموم المفهوميّ، وإمّا واحد بالعموم بمعنى السعة الوجوديّة، والأوّل إمّا واحد نوعيّ، كالإنسان؛ وإمّا واحد جنسيّ، كالحيوان، و إمّا واحد عرضيّ، كالماشي والضاحك. والواحد بالعموم بمعنى السعة الوجوديّة كالوجود المنبسط. ٢٠

والواحد غير الحقيق \_وهو ما اتصف بالوحدة بعرض غيره، لاتحاده به نوعاً من الاتحاد \_كزيد و عمرو المتحدين في الإنسان، والإنسان والفرس المستحدين في الحيوان. و يختلف أساء الواحد غير الحقيق باختلاف جهة الوحدة، فالاتحاد في معنى الجنس تجانساً، و في الكيف تشابهاً، و في الكمّ

# ١٣ قوله الله: وكالجسم الطبيعيّ الواحد من جهة مقداره،

قوله ين جهة مقداره متعلّق بقولنا: «يقبل الانقسام»، حذف لدلالة ما قبله عليه.

#### ١٤ ـ قوله ﷺ وكالوجود المنبسط؛

الوجود المنبسط ويستى الفيض المقدّس، والنفس الوحماني، واللابشرط القسمي، والموجود المطلق المقيّد بالعموم والإطلاق الانبساطي، مصطلح عرفائي، يراد به التجلّي الأفعالي الذي هو ظهور الذات المتعالية في المظاهر التي هي الماهيّات الإمكانيّة الموجودة بوجوداتها الخاصّة كلّ بحسبه. وبعبارة أخوى: هو الوجود المنبسط على جميع الماهيّات من الجواهر والأعراض.

# 10\_قوله ﷺ: وفالاتحاد في معنى النوع يسمّى تماثلاً ؛

ومماثلة، كما أنَّ الاتحاد في الجنس يسمَّى مجانسة أيضاً، وهكذا في البواقي، كما يستفاد من الفصل السابع من الموحلة الثانية عشرة. وسيأتي فيه أنَّ الاتّحاد في الأين يسمَّى محاذاة، وأنَّ الاتّحاد في الإضافة يسمَّى مناسبة.

ثمّ إنّ التماثل يسمّى أيضاً وحدة بالنوع. كما أنّ التجانس يسمّى أيضاً وحدة بالجنس. ومنه يظهر أنّ الواحد بالنوع غير الواحد النوعي، كما أنّ الواحد بالجنس غير الواحد الجنسيّ. ولي

تساوياً، و في الوضع توازياً و تطابقاً.

و وجود كلّ من الأقسام المذكورة ظاهر ً ، وكذا كـون الوحـدة واقـعة عـلى أقسامها وقوع المشكّك على مصاديقه بالاختلاف. ١٠كذا قرّروا. ١٨

فإنَّ الواحد النوعيّ والجنسيّ كمامرٌ من أقسام الواحد الحقيقيّ بينما الواحد بالنوع أو بالجنس من أقسام الواحد غير الحقيقيّ.

# ١٤- قوله ﷺ: «ووجود كلَّ من الأقسام المذكورة ظاهر»

لصدق مفهوم كلّ منها على عين خارجيّة في قضيّة خارجيّة. وقدمرٌ في آخر المسرحلة السابقة أنّه لادليل على وجود الشيء أقوى من صدق مفهومه كذلك.

١٧ ـ قوله ﷺ: والوحدة واقعة على أقسامها وقوع المشكّك على مصاديقه بالاختلاف،

المواد من التشكيك هنا هو التشكيك المنطقيّ، كما يظهر من قوله على اوقعة على أنسامها وقوع المشكك على مصاديقه، فإنّ الوقوع على المصاديق شأن المفهوم الكلّيّ، ويدلّ عليه أيضاً الاعتراف به من المشائين ـ كالشيخ في الشفاء ومن تبعه ـ مع أنّهم منكرون لتشكيك الوجود.

ثمّ إنّ هذا التشكيك من قبيل التشكيك بالأولويّة.

فإنّ الواحد بالوحدة الحقيقيّة أولى بالوحدة من الواحد بالوحدة غير الحقيقيّة. والواحد بالوحدة الحقّة أولى بها من الواحد بالوحدة غير الحقّة.

والواحد بالخصوص أولى من الواحد بالعموم.

وما لاينقسم من حيث طبيعته المعروضة للوحدة أيضاً، أولى ممّا ينقسم. وهكذا. فراجع الفصل الثاني من المقالة الثالثة من إلهيات الشفاء، والأسفارج ٢، ص ٨٥\_٨٦. والمباحث المشرقيّة ج ١، ص ٩٠ ودرّة التاج، ص ٤٩٨ وشوارق الإلهام، ص ١٨٨.

ولا يخفى: أنَّ الوحدة مشكَّكة بالتشكيك الفلسفيّ أيضاً، وذلك لمكان مساوقتها للوجود.

# ۱۸-قوله ﷺ: دكذا قررواء

لعلّ نسبته إلى القوم إشارة إلى عدم ارتضائه يُؤكا انقسام الوحدة إلى حقيقيّة وغيرها؛ لأنّه بعد ما ثبت في الفصل السابق أنّ الوجود مساوق للوحدة، وأنّ الكثير أيضاً في حدّ نـفسه واحد، لايبقى مجال للوحدة غير الحقيقيّة أصلاً؛ فإنّ الإنسان والفرس مثلاً، مع أنّهما كثير، فهما واحد حقيقة.

# الفصل الثالث [في الهوهويّة و هوالحمل]

من عوارض الوحدة الهوهويّة ، كما أنَّ من عوارض الكثرة الغيريّة. والمراد بالهوهويّة الاتّحاد من جهة مّا مع الاختلاف من جهة مّا ؛ و لازم ذلك صحّة الحمل بين كلّ مختلفين بينهما اتّحاد مّا ، وإن اختصّ الحمل بحسب التعارف ببعض أقسام الاتّحاد.

# ١- قوله ١٠٠٠ (من عوارض الوحدة الهوهويّة)

أي: من عوارضها الذاتيّة، كما صرّح بذلك في غرر الفرائد، ص ١١٢.

ولا يخفى عليك: أنَّ عوارض الوجودكلّها عوارض تحليليَّة، لاخارجيَّة، إذ لاغير للوجود. وقدمرٌ في الفصل الناني من المرحلة الأولى أنَّ صفات الوجود الحقيقيَّة غير خارجة عن ذاته، بل عينه.

# ٢\_قوله ﷺ: والمراد بالهوهويّة الأتّحاد من جهة مّاء

الأولى أن يقال: والمراد بالهرهويّة هو الاتحاد من جهة مّا؛ فإنّ الهوهويّة و هي الحمل ليست إلّا اتّحاد المختلفين بوجه، كما سيصّرح ألله بذلك في أواخر الفصل. فالهوهويّة نفس الاتحاد، و الاختلاف من جهة مّا شرطها.

## ٣. قوله ﴿: ومع الاختلاف من جهة مّا ي

أي: مع الكثرة والتغاير من جهة مًا. ويدلّ عليه كلام صدرالمتألُّهينﷺ الآتي بعد أسطر، وهو قولهﷺ: «شرط الحمل الذي هو وحدة مًا مع كثرة مًا.» انتهى.

٤\_ قوله الله: ولازم ذلك صحّة الحمل بين كلّ مختلفين بينهما اتّحاد مّا،

واعترض عليه بأنّ لازم عموم صحّة الحمل في كلّ اتّحاد مّا من مختلفين، هـ و صحّة الحمل في الواحد المتّصل المقداريّ \_الذي له أجزاء كثيرة بالقوّة، مـ وجودة بوجود واحد بالفعل \_بأن يحمل بعض أجزائه على بعض وبعض أجزائه على الكلّ و بالعكس، فيقال: «هذا النصف من الذراع هـ والنـصف الآخـر» و «هـ ذا النـصف هوالكلّ» أو «كلّه هو نصفه»، وبطلانه ضروريّ.

والجواب ـكما أفاده صدرالمتألِّمين ﴿ ٥٠ أنَّ المتَّصل الوحدانيِّ مالم ينقسم بواحد

«الهوهويّة، هي الحمل. إن قلت: الهوهويّة اتّحاد مًا، فيشمل التجانس والتماثل وغيرهما من أقسام الواحد الغير الحقيقيّ، فلِمّ خصّصتها بالحمل؟ قلت: أوّلاً، التعارف قـد خـصّص الحمل بالاتّحاد في الوجود؛ وإلاّ قهو مساوٍ للهوهويّة.» انتهى.

وقالﷺ في هامش ذلك:

وفكما أنّ الفاحك و الكاتب متخالفان مهيّة، متّحدان وجوداً، ولذلك يحمل أحدهما على الآخر بهو هو، كذلك زيد وعمرو مختلفان بالعوارض المشخّصة، متّحدان في الإنسائية، لأنّ تمام ذاتهما المشتركة واحد؛ فيمكن أن يقال: زيد عمرو في مقام الإنسائية. وكذلك الإنسان والفرس مختلفان بالمهية النوعيّة، متّحدان في الحيوائيّة؛ فيمكن أن يقال: الإنسان فرس في مقام الحيوائيّة، وقس عليهما سائر أقسام الهوهويّة، انتهى.

قوله الله الله الله المحمل الم

لا يخفى عليك: أنَّ الحمل في كلماته فأنَّ يطلق على معنين:

الأوّل: الهوهويّة وهو اتّحاد المختلفين بوجه.

الثاني: الحكم بالهوهويّة والإخبار عنها. والمواد منه في هذه الجملة هو الثاني، كما يدلّ عليه إضافة الصحّة إليه. هذا.

ويبدو أنَّ الأُولى أن يطلق الهوهويّة على المعنى الأوّل والحمل على المعنى الثاني. هـ *قوله ﷺ: والجواب ـ كما أفاده صدرالمتألهينﷺ ــ* 

لا يخفى: أنَّه أجاب بما يوافق مذاق المعترض، حيث جعل جهة الكثرة تعدَّد الأجزاء لل

من أنحاء القسمة، خارجاً أو ذهناً، لم يتحقّق فيه كثرة أصلاً؛ فسلم يتحقّق شرط الحمل، الذي هو وحدة مّا مع كثرة مًا؛ فلم يتحقّق حمل. و إذا انقسم بأحيد أنحاء القسمة، بطلت هويّته الواحدة، و انعدم الاتّصال الذي هو جهة وحدته؛ فلم يتحقّق شرط الحمل، الذي هو كثرة مّا مع وحدة مّا؛ فلم يتحقّق حمل.

فقد تبيّن أنّ بين كلّ مختلفَين من وجه متّحدَين من وجه، حملاً، إذا جامع الاتّحاد الاختلاف؛ لكنّ التعارف العامّيّ \_كها أشرنا إليه \_خصّ الحمل على موردين من الاتّحاد مع الاختلاف:

أحدهما: أن يتّحد الموضوع والمحمول مفهوماً مع اختلافهما بنوع منالاعــتبار، كالاختلاف بالإجمال والتفصيل في قولنا: الإنسان حيوان ناطق، فإنّ الحــدّ عــين المحدود مفهوماً؟، و إنما يختلفان بالإجمال والتفصيل؟؛ والاختلاف بالإيهام وغيره^

وجهة الوحدة الوجود المتّصل الواحد.

وأمّا الحقّ في الجواب فهو أن يمنع ما ادّعاه المعترض من ضرورة بطلان هذا الحمل؛ فإنّ الحمل الضوريّ البطلان هنا هو الحمل الشائع المتمارف، وأمّا مطلق الحمل فلا. وذلك لأنّ فرض الموضوع والمحمول هنا لاينفكّ عن انقسام المقدار ولو بحسب الوهم، وبذلك يتحقّن شرط التفاير؛ والموضوع والمحمول متّحدان في كونهما مقداراً، فيتمّ شرط الحمل، وإن لم يكن هذا الحمل متعارفاً عند العامّة.

في الأسفار الأربعة ج ٢، ص ٩٧.

ع. قوله ﷺ: وفإنَّ الحدِّ عين المحدود مفهوماً ۽

يعني: الحدّ التامّ.

٧-قوله ﷺ: وإنّما يختلفان بالإجمال والتفصيل،
 ولذا فيل: إنّ الحدّ التامّ والمحدود كالمترادفين.

لم قوله ﴿ وَالْاحْتَلَافُ بِالْإِبْهَامُ وَخَيْرُهُ \*

في قولنا: الإنسان حيوان، فإنّ الجنس هوالنوع مبهماً: والاختلاف بالتحصيل و غيره أ في قولنا: الإنسان ناطق، فإنّ الفصل هوالنوع محصّلاً، كما مرّ في مباحث الماهيّة '\': و كالاختلاف بفرض الشيء مسلوباً عن نفسه \'، فيغاير نفسه نفسه، ثمّ يحمل على نفسه لدفع توهّم المغايرة، فيقال مثلاً: الإنسان إنسان. و لما كمان هذا الحمل ربّا يعتبر في الوجود العينيّ '\، كان الأصوب أن يعرّف باتّحاد الموضوع

يعني: الاختلاف بالإبهام وعدم الإبهام؛ فإنّ الجنس هو النوع بشرط الإبهام، والنوع هــو الماهيّة التامّة لابشرط الإبهام كمامرّ في الفرع الأوّل من فروع الفصل الخامس من المرحلة الخامسة.

## ٩.قوله ﷺ: والاختلاف بالتحصيل وغيره،

أي: الاختلاف بالتحصيل وعدم التحصيل؛ فإنَّ الفصل هو النوع محصّلاً ـ بشرط التحصّل ـ والنوع هو الماهيّة التامّة لابشرط التحصّل. وقدمرّ في القرع الأوّل من فروع الفصل الخامس من المرحلة الخامسة.

ولا يخفي: أنَّ التحصيل هنا مصدر مجهول، فهو بمعنى التحصّل.

## ١٠ قوله الله: وكما مرّ في مباحث الماهية،

في الفصل الخامس من المرحلة الخامسة.

# ١١ ـ قوله ﴿ : (كالاختلاف بفرض الشيء مسلوباً عن نفسه ،

لا يخفى عليك: أنّ هذا الاختلاف الذي ذكر و هؤلا و وهو الاختلاف بحسب التوهم \_ إنّما هو مصحّح الإخبار، بمعنى أنه يخرج الخبر والقضيّة عن اللغويّة، ولا يحتاج الحمل بما هو حمل المصحّح الإخبار، بمعنى أنّ بل الاختلاف المصحّح لحمل الشيء على نفسه، هو الاختلاف الحاصل باعتبار العقل، بمعنى أنّ العقل ينظر إلى المفهوم ويلاحظه مرّة، فيجعله موضوعاً، ثمّ ينظر إليه ويلاحظه مأتياً، فيجعله محمولاً. وهذا معنى قولهم: إنّ الاختلاف في مثل قولنا ، والإنسان إنسان» اعتبارى، يعنون بذلك أنّ الاختلاف يحصل بتعدد اعتبار العقل ولحاظه.

و إن شئت فقل: اشتبه عليه مصحّح الحمل بمعنى مخرجه من الغلط بمصحّحه بمعنى مخرجه عن اللغويّة.

# ١٧-قوله ﷺ: ولمّا كان هذا الحمل ربّما يعتبر في الوجود العينيّ

والمحمول ذاتاً ١٣ ويسمّىٰ هذا الحمل حملاً أوّليّاً ذاتيّاً. ١٢.

و ثانيهما: أن يختلفا مفهوماً و يتّحدا وجوداً، كما في قولنا: زيد إنسان، و قــولنا: القطن أبيض، و قولنا: الضاحك متعجّب. و يسمّى هذا الحمل حملاً شائعاً صناعيّاً. ١٥

قائه حينما يقال: والإنسان إنسان أو حيوان ناطق، تارة: براد من الإنسان الإنسان بالحمل الآوَليّ، فيكون مفاد القضيّة: أنَّ مفهرم الإنسان هو مفهرم الإنسان أو مفهرم الحيوان الناطق؛ وأخرى يراد منه: الإنسان بالحمل الشائع فيكون مفاد القضيّة: أنَّ ما هو مصداق الإنسان هو إنسان أو حيوان ناطق. فعلى الأوَّل يكون الحمل باعتبار الوجود الذهنيّ، وعلى الثاني باعتبار الوجود الذهنيّ،

# ١٣\_قوله ﷺ: وكأن الأصوب أن يعرّف باتّحاد الموضوع والمحمول ذاتاً؛

حتى لا يتوهم أنَّ هذا الحمل إنَّما يجري في المفاهيم فقط.

ولا يخفى عليك: أنَّه عبِر بالأصوب من جهة أنَّ النعريف الأوّل صادق مطلقاً، سواء اعتبر الحمل في الوجود الذهنيّ أو اعتبر في الوجود المينيّ؛ فإنَّ الموضوع والمحمول في الحالين متّحدان مفهوماً. ولكن كان الأصوب أن يؤتى بالذات بدل المفهوم حتّى لا يتوهّم أنَّ الحمل الأوّليّ مختصّ بالمفاهيم، بمعنى أنَّه إنّما يعتبر في الوجود الذهنيّ فقط.

# ١٤ قوله ﷺ: ويسمّى هذا الحمل حملاً أَوْلَيَا ذَاتَياً \*

قال عُنِّ في تذييله على الفصل الثالث من المرحلة الثامنة من بداية الحكمة: وسمّي ذائيًا، لكون المحمول فيه ذائيًا للموضوع؛ وأوَليًا، لأنّه من الغيروريّات الأوّليّـة، النبي لايسوقف التصديق بها على أزيد من تصوّر الموضوع والمحمول، انتهى.

ولا يخفى عليك: أنَّ ما ذكره مبتنِ على ما يراه من كون حمل ذاتيَّات الشيء عليه حملاً أُولِيَّاً. وأمَّا على المشهور بينهم، وهو الحقّ، فإنَّما سمّي هذا الحمل ذاتيًّا لكونه مرتبطاً بالذات، أى مختصًا بحمل ذات الموضوع على نفسه.

## 10-قوله الله عنا ويسمّى هذا الحمل حملاً شائعاً صناعياً،

قال الله الله تعليقة منه على الفصل الثالث من المرحلة الثامنة من بداية الحكمة: وسمّي شائعاً، لأنه الشائع في المحاورات، وصناعبًا، لأنه المعروف المستعمل في الصناعات والعلوم، انتهى. ولل

و ههنا نكتة يجب التنبيه عليها ١٠، و هي أنّه قد تقدّم في المباحث السابقة ١٠ أنّ الوجود ينقسم إلى ما في نفسه وما في غيره، و ينقسم أيضاً إلى مالنفسه و ما لغيره ١٠، و هوالوجود النعق، و تقدّم أيضاً امتناع أن توجد ماهيّتان بوجود واحد نفسيّ ١٠،

فإن الصناعات والعلوم هي مجموعة مسائل محمولاتها عوارض ذاتية لموضوعاتها. والعرض الذاتي محمول خارج عن ذات الموضوع يحمل عليه بالاواسطة في العروض. فحمله عليه يكون شائعاً. وأمّا ما يرى في العلوم من تعريف الموضوع أو المحمول فهو خارج عن العلم؛ فإنّ تصوّر الموضوع وجزئياته وتصوّر المحمولات إنّما هي من المبادي التصرّرية للعلم، و خارجة عن أصل العلم.

#### ١٤- قوله ﷺ: وههنا نكتة يجب التنبيه عليها،

يبدو أنَّ هذه النكتة تبتني على ما يراه المشّاؤون من اختلاف الجوهر والعرض وجوداً وماهيّة. وأمّا على القول بأنَّ العرض شأن من شؤون الجوهر موجود بوجوده، كما هو الحقّ. فلاحاجة إلى هذه النكتة.

ثم لا يخفى: أنّها إنّما تجري في بعض أقسام الحمل الشائع، وهو ما إذا كان الموضوع ماهيّة جوهريّة أو عرضيّة والمحمول عرضاً أو صورة جوهريّة، وكان مع ذلك من المحمول بالضميمة. وأمّا الهليّات البسيطة بأجمعها، والهليّات المركّبة التي يكون المحمول فيها من المعقولات الثانية المنطقيّة أو الفلسفيّة، وكذا الأعراض التي تكون من الخارج المحمول، فلاموقع فيها للنكتة المذكورة.

١٧ ـ قوله ﷺ: وقد تقدّم في المباحث السابقة ١

في الفصل الأوّل والثالث منالمرحلة الثانية.

١٨- قوله ﴿: وينقسم أيضاً إلى ما لنفسه وما لغيره،

أي: ينفسم تقسيماً ثانوياً. حيث إنّ الوجود في نفسه ـ الذي هو أحد القسمين في التقسيم الأوّل ـ ينقسم إلى ما لنفسه وما لفيره.

١٩-قوله ﷺ: وتقدّم أيضاً امتناع أن توجد ماهيّتان بوجود واحد نفسيّ ١

فيه: أنَّ هناك ماهيّات اعترَف المصنّفﷺ بوجودها بعين وجود موضوعها، فهذه هـي لله بأن يطرد وجود واحد العدم عن نفس ماهيّتين متباينتين، و هــو وحــدة الكــثير المستحملة عقلاً.

و من هنا يتبيّن أنّ الحمل ٢٠ الذي هو اتحاد المختلفين بوجه الايتحقّق في وجود المختلفين النفسيّ: و إنّما يتحقّق في الوجود النعتيّ، بأن يكون أحد المختلفين ناعتاً بوجوده بوجوده للآخر، والآخر منعوتاً به. وبعبارة أخرى: أحد المختلفين هوالذات بوجوده النفسيّ، و اتّحادهما في الوجود النعتيّ الذي يعطيه الوصف للذات. ٢ و هذا معنى قول المنطقيّين: إنّ القضيّة تنحلّ إلى عقدين:

الإضافة، التي قد صرّح الله في البحث الثالث من أبحاث الفصل السادس عشر من المرحملة السادسة بأنّها موجودة بوجود موضوعها من دون أن يكون بإزائها وجود منحاز مستقلً. وصرّح الله أيضاً في آخر الفصل الحادي والعشرين من تلك المرحملة بأنّ الفعل والانفعال مرجودان بعين وجود موضوعيهما.

وأيضاً سيصرّح على في الفصل الحادي عشر من المرحلة التاسعة بمثل ذلك في الزمان حيث يقول: وإنّ لكلّ حركة ـ أيّة حركة كانت ـ زماناً خاصاً بها متشخّصاً بتشخّصها، انتهى. والتشخّص مساوق للوجود.

وأيضاً في الفصل العاشر من المرحلة التاسعة أنَّ كلِّ عرض لازم للوجود، فهو منجعول بعين جعل موضوعه.

وقد صرّح الله في موارد بأنَّ الجسم التعليميّ تعيّن للجسم الطبيعيّ، وواضح أنَّ تـعيّن الشيء موجود بعين وجوده.

قوله نين: «تقدّم أيضاً»

في الفصل الثالث من المرحلة الثانية.

٢٠ قوله ﷺ: ومن هنا يتبيّن أنّ الحمل،

يعني: الحمل الشائع. وقد مرّ أنّ الحكم المذكور إنّما يجري في بعض موارده فقط. ٢١ـ قوله ﷺ: وا**تّحادهما في الوجود النم***تي الذي يعطيه الوصف للذات***؛**  عقد الوضع، ولا يعتبر فيه إلّا الذات، وما فيه من الوصف عنوان مشير إلى الذات فحسب، و: عقد الحمل، والمعتبر فيه الوصف فقط. ٢٦

و ههنا نوع ثالث من الحمل. يستعمله الحكيم ٢٣. مستى بحمل الحقيقة والرقيقة. مبنى على اتحاد الموضوع والمحمول في أصل الوجود ٢٣ و اختلافها بالكمال والنقص.

ففي قولنا: «زيد عالم، اتّحد زيد بالعالميّة التي هي الوجود النعتيّ، لا بالعلم في نفسه. ولذا تقول: «زيد عالم»، ولا يصحّ أن تقول: «زيد علم»، إلاّ بنوع من التجوّز.

#### ٢٢ـقوله 🏂: والمعتبر فيه الوصف فقطه

يعني: الوصف بما هو وصف، وهو الاتّصاف، فإنّه هو الوجود الناعت. كمامرٌ في الفصل الثالث من المرحلة الثانية.

#### ٢٣ قوله راع : وههنا نوع ثالث من الحمل، يستعمله الحكيم،

وذلك لما ثبت عنده أنَّ العلَّة واجدة لوجود المعلول وكماله بنحو أعلى وأشرف، فالعلَّة واجدة لجميع ما في المعلول وزيادة، والمعلول آية لوجود العلَّة، والإفادة هذا المعنى يحمل واجدة لجميع ما في المعلول وزيادة، والمعلول آية لوجود العلَّة، والإفادة هذا المعمول ذاتاً المعلول على العلَّة، وبالعكس. فليس مفاد هذا الحمل اتحاد المعرضوع والمحمول ذاتاً ومفهوماً، حتى يكون حملاً شائعاً؛ وإنّما مفاده في ما يحمل المعلول على العلَّة وفي ما يحمل العلَّة على المعلول وجود كمال المعلول في العلَّة بنحو أعلى وأشرف، وأنّهما متحدان في أصل الوجود والكمال، وأنّ المعلول رقيقة وجود المعلول. فما به الاتّحاد في هذا الحمل هو أصل الوجود والكمال، وما به الاختلاف فيه مصداقه، بكون أحد المصداقين حقيقة ذلك الكمال والآخر وقيقة.

وبما ذكرنا يعلم: أنَّ الموضوع والمحمول في الحمل الأوَّلي متَحدان مفهوماً ومختلفان بالإجمال والتفصيل أو بالاعتبار، وفي الحمل الشائع متّحدان مصداقاً ومختلفان مفهوماً، وفي هذا الحمل متّحدان في أصل الوجود وأصل الكمال ومختلفان مصداقاً. ٢٤. قوله ﷺ: ومبنى على اتّحاد الموضوع والمحمول في أصل الوجود، يفيد وجود الناقص في الكامل بنحو أعلى وأشرف ٢٥ و اشتال المرتبة العالية من الوجود على كيال مادونها من المراتب.

وإن شئت فقل: مبنيّ على اتّحادهما في الكمال الوجوديّ مع اختلافهما في شدّة ذلك الكمال الوجوديّ وضعفه.

قوله ﷺ: وفي أصل الوجود»

لافي مرتبة الوجود.

٢٥ قوله ش وبقيد وجود الناقص في الكامل بنحو أعلى وأشرف واشتمال المرتبة ...٤
 الأوّل مفاد حمل العلّة على المعلول؛ فإنّه يفيد وجود المعلول في العلّة. والثاني مفاد

حمل المعلول على العلَّة، حيث يدلُّ على اشتمال العلَّة على كمال المعلول.

## الفصل الرابع [تقسيمات للحمل]

ينقسم الحمل إلى: حمل هو هو، و: حمل ذو هو. ٢

والأوّل مايثبت فيه المحمول للموضوع بلا توقّف على اعتبار أمر زائد، كـقولنا: الإنسان ضاحك؛ ويسمّى أيضاً حمل المواطاة.

#### ١-قوله ﴿: وينقسم الحمل؛

قد جعل الله على بداية الحكمة التقسيمات الثلاثة المذكورة في هذا الفصل مختصة بالحمل الشائع.

ونقول: أمَّا التقسيم الأوَّل فلايجري في الحمل الأوَّليّ، لأنّ الحمل الأوَّليّ من قبيل المواطاة دائماً. ولا يتصور فيه الاشتقاق.

لكن يمكن جعل هذا التقسيم تقسيماً للحمل بقول مطلق. وعليه فيشمل المواطاة جميع موارد الحمل الأولئ وبعض موارد الحمل الشائع.

وأمّا التقسيم الثاني فيجري في الحمل الأوّليّ أبضاً.

وأمَّا التقسيم الثالث فلا يجري في الحمل الأوَّليِّ ولا يمكن شموله له بوجه؛ فإنَّ المحمول فيه ليس وجود الموضوع ولا أثراً من آثاره. فالتقسيم الثالث مختص بالحمل الشائع، ولا يمكن جعله تقسيماً لمطلق الحمل.

#### ٢-قوله ﷺ: وحمل ذو هوء

أي: حمل هو ذو هو. فالضمير الأوّل عنوان للموضوع، والثاني للمحمول. وسمّى حمل هو ذو هو لأنَّه يتمّ بزيادة ذو،كما سمَّى بالاشتقاق لأنَّه يتمّ بالاشتقاق أيضاً. والثّاني أن يتوقّف ثبوت المحمول للموضوع على اعتبار أمر زائد، كتقدير ذو أو الاشتقاق، كقولنا: زيد عدل، أي ذو عدل أو عادل. ٢

و ينقسم أيضاً إلى بتّيّ و غير بتّيّ.

والأتول: ما كان لموضوعه أفراد محقّقة لل يصدق عليها بعنوانه، كـقولنا: الانسان كاتب والكاتب متحرّك الأصابع.

*والثاني:* ما كان لموضوعه أفراد مقدّرة غير محقّقة. كقولنا: المعدوم المطلق لايخبر عنه<sup>٥</sup>. و قولنا: اجتماع النقيضين محال.<sup>6</sup>

وينقسم أيضاً إلى بسيط و مركّب، و يسمّيان الهليّة البسيطة والهليّة المركّبة. ٧

#### ۳- قوله 🎉: دأی ذو عدل أو عادل:

فحمل ذو عدل على زيد مواطاة، كحمل عادل؛ وحمل عدل عليه حمل ذوهو واشتقاق. عـقوله ﷺ: وماكان لموضوعه أفراد محقّقة،

أي: بالإمكان العام، كما أنّ غير البتّيّ هو الذي لايمكن وجود فرد من أفواد موضوعه؛ وذلك لأنّ التقسيم لابدً أن يكون جامعاً مانعاً.

#### ۵ قوله ﷺ: وكقولنا: المعدوم المطلق لا يخبر عنه،

فالمعدوم المطلق ـ وهو ما يكون معدوماً في الخارج وفي الذهن ـ لافرد له محققاً، إذ كلّ ما وجد وتحقق فهو إمّا ذهني أو خارجيّ، ولكنّ العقل حينما يعتبر المعدومات في الخارج يقسّمها إلى ما هو معدوم في الذهن أيضاً، فيكون معدوماً مطلقاً؛ ويعتبر لاواقعيّته واقعيّة له، ويحكم عليه بأنّه لايخبر عنه.

#### ع. قوله ﴿ وقولنا: اجتماع النقيضين محال،

فاجتماع النقيضين لامصداق له، وإلا لم يكن محالاً؛ ولكنّ العقل حينما يلتفت إلى المعدومات يرى بعضها ضروري العدم لايمكن له أن يوجد، ومنها اجتماع النقيضين، فيعتبر عدمه و هو اللاواقعيّته واقعيّة له، ويحكم عليه بأنّه ضروريّ العدم لايمكن أن يوجد بوجه. لا وله له يُلا وله المستقبل المستقبلة الم

والهليّة البسيطة ماكان المحمول فيها موجود الموضوع، كقولنا: الإنسان موجود. والهليّة المركّبة ماكان المحمول فيها أثراً من آثاره و عرضيّاً من عرضيّاته، كقولنا: الإنسان ضاحك؛ فهي تدلّ على ثبوت شيء لشيء، بخلاف الهليّة البسيطة حسيث تدلّ على ثبوت الشيء. ٩

و بذلك يندفع ما أورده بعضهم على كلّية قاعدة الفرعيّة القائلة: إنّ ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له، بانتقاضها ۱۰ بمثل قولنا: الماهيّة صوجودة، حسيث إنّ ثبوت الوجود للماهيّة ببناءً على مايقتضيه قاعدة الفرعيّة فرع شبوت الماهيّة، وننقل الكلام إلى ثبوتها، فهو فرع ثبوتها قبل، وهلمّ جرّاً، فيتسلسل. ۱۱

ضمير التثنية يرجع على طريقة الاستخدام إلى القضيّة المشتملة على الحمل البسيط والقضيّة المشتملة على الحمل المركّب. وذلك لأنّ الهليّة هو ما يجاب به عن دهل، وهي قضيّة؛ فإنّ وهل، لطلب التصديق بوجود شيء أو بوجود صفة نشيء. وتسمّى الأولى بسيطة، والثانية مركّبة. ثمّ إنّ الهليّة البسيطة تسمّى أيضاً ثنائيّة، لأنّ مفادها ثبوت الشيء، ولا وجود رابط فيها؛

ثمُ إِنَّ الهَلِيَّة البسيطة تسمّى أيضاً ثنائيَّة، لأنَّ مفادها ثبوت الشيء، ولا وجود رابط فيها؛ والمركّبة تسمّى ثلاثيّة، لأنَّ مفادها ثبوت شيء لشيء، وفيها وراء المموضوع والمحمول وجود رابط. كما صرّح بذلك الحكيم السبزواريﷺ في اللئالي المنتظمة، ص ١٥ - ١٦

٨ قوله ﴿ والهليَّة البسيطة ما كان المحمول فيها ع

أي: قضيّة كان المحمول فيها. فتأنيث الضمير باعتبار معنى دماء.

## ٩ قوله ﴿: وبخلاف الهليّة البسيطة حيث تدلّ على ثبوت الشيء،

لا يخفى عليك: أنّ الهليّة البسيطة بوجودها الذهنيّ وإن كانت ثبوت شيء لشيء، حيث إنّ الوجود زائد على الماهيّة عارض لها في الذهن، ولكن الفيلسوف لا يبحث عن القضيّة بما هو وجود ذهنيّ، وإنّما يبحث عن محكّيها الخارجيّ، وهو ليس إلاّ أمراً واحداً هو الوجود، بناءً على ما هو الحقّ من أصالته.

#### ١٠. قوله ﷺ: دبانتقاضها)

هذا هو الصحيح، بخلاف ما في النسخ من قوله ﴿ : «بانتقاضه ،

١١. قوله ﷺ: دفيتسلسل،

والجواب على ما تحصّل أنّ القضيّة هليّة بسيطة، والهليّة البسيطة إنّما تدلّ عــى ثبوت الشيء، لاعلى ثبوت شيء لشيء، حتّى يقتضي وجوداً للماهيّة قبل وجودها. هذا.

وأمّا ما أجاب به بعضهم ١٦ عن الإشكال بتبديل الفرعيّة من الاستلزام، و أنّ الحقّ أنّ ثبوت شيء لشيء مستلزم لثبوت المثبت له ولو بنفس هذا الثبوت، وثبوت الوجود للماهيّة مستلزم لثبوت الماهيّة بنفس هذا الثبوت، فهو تسليم للإشكال. ١٣ و أسوء حالاً منه قول بعضهم ١٤ إنّ القاعدة مخصّصة بثبوت الوجود للماهيّة. هذا.

هذا إذا فرضنا ثبوت الماهيّة بوجود آخر. وأمّا إذا فرضنا ثبوتها بنفس هذا الوجود، فينزم تقدّم وجودها على نفسه. قال في في الفصل السادس من المرحلة الأولى من بداية الحكمة: «وبذلك يندفع الإشكال المعروف في حمل الوجود على الماهيّة، من أنّ قاعدة الفرعيّة أعني أنّ «ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المشبت له، توجب ثبوتاً للمثبت له قبل ثبوت الثابت؛ فثبوت الوجود للماهيّة يتوقّف على ثبوت الماهيّة قبله؛ فإن كان ثبوتها عين ثبوته لها، لزم تقدّم الشيء على نفسه؛ وإن كان غيره، توقّف ثبوته لها على ثبوت آخر لها؛ وهلمّ جرزاً، فيتسلسل، انتهى.

١٢ ـ قوله ﷺ: وأمّا ما أجاب به بعضهم،

وهو المحقّق الدوانيّ.

١٣- قوله ﷺ: وفهو تسليم للإشكال،

أي: قبول للإشكال في قاعدة الفرعيّة وإبطال لها، مع أنها قاعدة جعَّة لاغبار عليها.

١٤ ـ قوله ﷺ: وأسوء حالاً منه قول بعضهم،

وجه الأسوئيَّة: أنَّه تخصيصَ في القواعد العقليَّة.كما صرّح ﷺ بذلك في هامش البدايـّ.

قوله ﷺ: «قول بعضهم»

وهو الرازي صاحب المباحث المشرقيّة.

## الفصل الخامس فيالغيريّة وأقسامها

قد تقدّم أنّ من عوارض الكثرة الغيريّة.\ و تنقسم الغـيريّة إلى ذاتـيّة و غـير ذاتيّة.\

## ١ قوله ﴿ وَلَا تَقَدُّم أُنَّ مِن عوارض الكثرة الغيريّة ،

أي: من عوارضها الذاتية، كما في غور الفرائد والأسفار. والعرض الذاتيّ هو ما يمعرض موضوعه أوّلاً وبالذات، أي بلاواسطة في العروض. وعند المصنّفﷺ لابدّ أن يكون مساوياً لموضوعه، كما مرّ في المدخل.

قوله الله عَنْكُ: وقد تقدّم،

في الفصل الثالث من هذه المرحلة.

## ٢ـ قوله ﷺ: وتنقسم الغيريّة إلى ذا تيّة وغير ذا تيّة ؛

لا يحفى عليك: أنّ المصنف الله عدّ النمائل من الوحدة. ولذا حصر أقسام الغيرية في التقابل والتخالف. ولكن لمّا كان المتماثلان متفايرين بالحقيقة - وقد اعترف نفسه الله في الفصل الثاني أنّ وحدتهما مجازية وبواسطة في العروض -كان الأولى أن يقسم الغيرية إلى ذاتية يكون فيها ذات كلّ من المتفايرين غير ذات الأخر، وغير ذاتية لاتكون كذلك، فتسمّى الغيرية غير الذاتية بلى ما يكون فيه كلّ من الذاتين طارداً للرّخر بذاته، وهو التقابل، وإلى ما لايكون كذلك، وهو التخالف.

قال ﴿ فَي غُورَ الْفَرَائد، ص ١١٢ : ووالغيريّة ـ التي هي مقسم للتقابل والتخالف والتماثل تلم فالغيرية الذاتية هي أن يدفع أحد شيئين الآخرَ بذاته "، فلا يجتمعان لذاتهها، كالمغايرة بين الوجود والعدم؛ وتسمّى تقابلاً. وقد عرّفوا التقابل بأنّه امتناع اجتماع شيئين في محلّ واحد من جهة واحدة في زمان واحد. و نسبة امتناع الاجتماع إلى شيئين"،

بوجه بأن يقال: الغيران إمّا متقابلان أو متخالفان أو متماثلان ـ من العوارض الذائيّة للكثرة.ه
 انتهى.

وقال عنى هامشه: «قولنا: «وللتماثل بوجه» فإن التماثل قديدرج في الهوهوية ...» انتهى. وقد رجّع صدرالمتألّهين في الأسفارج ٢، ص ١٠١ كون المماثلة من أفسام الغيرية، في الأسفارج ٢، ص ١٠١ كون المماثلة من أفسام الغيرية بوجه، وكذا المجانسة والمشاكلة ونظائرها؛ لأنها بالحقيقة من عوارض الكثرة ... . فإن جهة الاتحاد في الجميع ترجع إلى التماثل ... وجهة الوحدة في الجميع ترجع إلى الشخصيات عند الرحدة في المماثلة ترجع إلى الوحدة الذهنية للمعنى الكلّي المنتزع من الشخصيات عند تجريدها عن الغواشي المادّية، فيكون جهة الوحدة فيها ضعيفة، بخلاف جهة الكثرة؛ فإنها خارجية، انهى.

ولكن يبقى بعد ذلك سؤال، وهو أنّه هل الأُخترة وأمثالها من الإضافات المتشابهة الأطراف من التماثل، أو من التضايف الذي هو عندهم قسم من التقابل؟ والذي يسهّل الأمر هو ما قريناه في محلّه من أنّ التضايف ليس من التقابل في شيء.

٣ قوله ﴿ وَفَالْغِيرِيَّةِ الذَّاتِيَّةِ هِي أَنْ يَدْفِعُ أَحِدُ شَيِئْيِنِ الْأَخَرُ بِذَاتِهِ \*

وبعبارة أخرى: الغيريّة الذاتيّة هي تطارد الشيئين المتقابلين وتدافعهما، كما سيأتي في خاتمة هذه المرحلة.

ومن هنا يظهر أنّ الغيريّة الذاتيّة عنده في مصطلح لمعنى خاص؛ ولا يراد بهاكون ذات كلّ من الأمرين مغايراً لذات الآخر، في مقابل المثلين اللذين هما متوافقان في ذاتهما وماهيّتهما النوعيّة. يدلّ على ذلك أنّ المتخالفين أيضاً لكلّ منهما ذات غير الآخر، كالحلاوة والسواد، مع أنّ الغيريّة فيهما غيريّة غير ذاتيّة بحسب هذا المصطلح.

٤- قوله الله: ونسبة امتناع الاجتماع إلى شيئين،

للدلالة على كونه لذاتيها. والمراد بالمحلّ الواحد مطلق الموضوع ، ولو بحسب فرض العقل، حتى يشمل تقابل الإيجاب والسلب، حيث إنّ متن القضيّة كالموضوع لهما. و تقييد التعريف بجهة واحدة، لإدخال ما اجتمع منهما في شيء واحد من جهتين،

أي: إلى نفس الشيئين من دون تقييده بحيئيّة، بأن يقال: امتناع اجتماع شيئين بما هما كذا مثل ما يأتي في المثلين: إنّهما يمتنع اجتماعهما لا لذاتيهما بل لوجودهما -حتى يكون الامتناع مستنداً إلى تلك الحيثيّة لإإلى ذاتيهما.

## ۵ قوله 🍰: والمراد بالمحلُّ الواحد مطلق الموضوع،

أى مطلق المحلِّ، سواء كان محلاًّ حفيقيًّا أم محلاًّ اعتباريّاً.

والمحلّ الحقيقيّ أعمّ من الموضوع بالمعنى الأخصّ، الذي هو محلّ العرض، ومن المادّة، التي هي محلّ للصور الجوهريّة.

#### ع قوله ﷺ: وإنَّ متن القضيَّة كالموضوع لهماء

وجه الإتيان بالكاف، هو أنّ الإيجاب والسلب إنّما يكونان متناقضين باعتبار محكيبهما، فالتناقض يرجع في الحقيقة إلى المحكيّين، فلايكون التناقض دائراً بين نفس الإيجاب والسلب حتى تكون القضيّة التي هي مورد الإيجاب والسلب ومتعلّقهما موضوعاً للمتناقضين.

#### ٧. قوله ﷺ: وتقييد التعريف بجهة واحدة لإدخال،

الصحيح والإدخال، بدل ما في النسخ من قوله فلا والإخراج، وذلك الأن هذا القيد كسائر قيود النعريف وقع في سياق ما هو في معنى النفي، أعني الامتناع، وواضح أن تقيض الأخص أعمة. فالتقييد بوحدة الجهة الإدخال ما اجتمع من المتقابلين في شيء واحد ولكن من جهتين. وهذا كما أنّ قيد وحدة الزمان الإدخال ما اجتمع من المتقابلين في موضوع واحد في زمانين كما سيصرح بذلك بقوله فلا ووالتقييد بوحدة الزمان ليشمل ..... انتهى.

قال ﴿ فَي الأسفار ج ٢، ص ١٠٢: «ودخل بقيد وحدة المحلّ مثل التقابل الذي بين السواد والبياض، ممّا يمكن اجتماعهما في الوجود، كسواد الحبشيّ وبياض الروميّ، وبقيد وحدة الجهة مثل التقابل الذي بين الأبوّة والبنوّة ممّا يمكن اجتماعهما في محلّ واحد باعتبار جهنين، انتهى.

ككون زيد أبأ لعمرو و ابناً لبكر. والتقييد بوحدة الزمان، ليشمل ما كان من التقابل زمانيًا، فليس عروض الضدّين لموضوع واحد في زمانين مختلفين ناقضاً للتعريف. ^ ولا ينتقض التعريف بالمثلين أ، الممتنع اجتماعها عقلاً؛ لإنّ أحد المثلين لا يدفع الآخر بذاته التي هي الماهيّة النوعيّة المشتركة بينها ١٠، وإنّما يمتنع اجتماعها لاستحالة تكرّر الوجود الواحد ١٠، كما تقدّم في مباخث الوجود. ١٢

#### لمدقوله ﴿ وَنَاقَضاً لَلْتَعْرِيفَ عَ

أي: ليس ناقضاً له في عكسه وشموله. فإنَّ التعريف لابدُ أن يكون جامعاً مانعاً، فينتقض إن لم يكن جامعاً، كما ينتقض لولم يكن مانعاً.

#### ٩ قوله ١٤٠٠ ولا ينتقض التعريف بالمثلين،

أي: في طرده. وكذا في ما سيأتي من الانتقاض بعين الملزوم ونقيض اللازم.

• ١-قوله ﴿: ولا يدفع الآخر بذاته التي هي الماهيّة النوحيّة المشتركة بينهما ؛

من قبيل تعليق المحكم بالوصف، المشعر بالعلّيّة. يريد كيف يمكن أن يدفع أحدهما الاَخو بذاته مع أنّ ذاتهما واحدة؟ فهل يمكن أن يدفع الشيء نفسه؟!

## ١١-قوله ﷺ: وإنَّما يمتنع اجتماعهما لاستحالة تكرَّر الوجود الواحد،

فهما إنّما يمتنع اجتماعهما لوجودهما لالذاتيهما. فإنّ الوجود عرضيّ خارج عن الذات، إذ الماهيّة من حيث هي ليست إلاّ هي.

ولا يخفى: أنَّ المثلبن إنَّما يمتنع اجتماعهما من جهة أنَّ لكلَّ منهما وجوداً مغايراً للآخو، والاجتماع يستلزم أن يكون الوجودان في حين كثرتهما وجوداً واحداً، وهو بعينه وحدة الكثير، وهو محال.

وأمًا تكرّر الوجود بعينه فهو محال من جهة أنّ التكرّر يستلزم كون الوجود وهو مساوق للتشخّص كثيراً في حين الوحدة الشخصيّة، وهو بعينه كثرة الواحد، وهو محال.

فاجتماع المثلين ليس مستلزماً لتكزر الوجود حتى يكون امتناعه من جهة استحالة تكزر الوجود. نعم! كثرة الواحد ووحدة الكثير كلاهما يستلزمان وجود النمايز وعدمه، فكلاهما يرجعان إلى التناقض، فاجتماع المثلين يمتنع بمثل ما يمتنع به تكزر الوجود.

# ١٧- قوله ﷺ: وكما تقدّم في مباحث الوجود،

في الفصل الخامس من المرحلة الأولى.

ولاينتقض أيضاً بنقيض اللازم وعين الملزوم؛ فإنّ نقيض اللازم إنمّا يعاندعين الملزوم لمعاندته اللازم الذي هو نقيضه آن فامتناع اجتاعه مع الملزوم بعرض نقيضه، لالذاته. والغيريّة غيرالذاتيّة أن يكون الشيئان لا يجتمعان لأسباب أخر غير ذاتيهها، كافتراق الحلاوة والسواد في السكر والفحم، و تسمّى خلافاً. و يسمّى أيضاً الغير بحسب التشخّص والعدد آخر آن

والتقابل ينقسم إلى أربعة أقسام و هي: تقابل التناقض، وتقابل العدم والملكة. وتقابل التضايف، و تقابل التضاد. والأصوب في ضبط الأقسام أن يـقال 41: إنّ

#### ١٣-قوله ﷺ: ﴿إِنَّمَا يَعَانُدُعِينَ الْمَلَزُومُ لَمَعَانُدُتُهُ الْلَازُمُ الَّذِي هُو نَقَيضُهُ ﴿

فالأربعة يمتنع اجتماعها مع عدم الزوجيّة، ولكن ليس ذلك من جهة أنَّ عدم الزوجيّة بذاته يعاند الأربعة، فإنّه لولم تكن الزوجيّة لازمة للأربعة لم يكن هناك تعاند بين الأربعة وعدم الزوجيّة. فالتهاند إنّما حصل من جهة أنَّ عدم الزوجيّة نقيض للزوجيّة التي هي لازمة للأربعة يمتنع انفكاكها عنها. فالتعاند بالذات بين عدم الزوجيّة والزوجيّة. فيسري حكم اللازم إلى الملزوم لأجل اللزوم، ويصير بذلك عدم الزوجيّة معانداً للأربعة أيضاً.

## ١٤ قوله ﷺ: ويسمّى أيضاً الغير بحسب التشخّص والعدد آخر،

قال ﴿ فَي الأسفار ج ٢، ص ١٠١ والغير في التشخّص والعدد اختصّ بـاسم والآخـر. بحسب اصطلاح مًا.ه انتهى.

وقال الحكيم السبزواريﷺ في تعليقته: والغير في التنسخّص يسمّى بـــالأخر بـحسب اصطلاح مًا، وبالمثل بحسب اصطلاح أخر.ه انتهى.

وما حكيناه عن الأسفار موجود في المباحث المشرقيَّة ج ١، ص ٩٩ أيضاً.

## 10-قوله ﷺ: والأصوب في ضبط الأقسام أن يقال،

وهناك ضبط آخر ذكره الرازي فسي المسباحث المشرقيّة ج ١، ص ١٠٢، وكـذا غيره. واختاره الله على في بداية الحكمة في الفصل الخامس من المرحلة الثامنة بقوله: وإنّ المتقابلين إمّا أن يكونا وجوديّين أولا، وعلى الأوّل إمّا أن يكون كلّ منهما معقولاً بالقباس إلى الآخر، المتقابلين إمّا أن يكون أحدهما عدماً للآخر أولا. وعلى الأوّل إمّا أن يكون هناك موضوع قابل ١٠ كالبصر والعمى، فهو تقابل العدم والملكة؛ أولا يكون، كالإيجاب والسلب١٠، و هو تقابل التناقض. وعلى الثاني و همو كونهما وجموديّين فامّا أن لا يعقل أحدهما إلّا معالآخر و بالقياس إليه، كالعلو والسفل ١٠، و همو تقابل التضايف، أولا، و هو تقابل التضاد.

كالعلو والسفل، فهما متضائفان، و التقابل تقابل التضايف؛ أو لا يكونا كذلك، كالسواد والبياض، فهما متضادًان، والتقابل تقابل النضاد. وعلى الثاني يكون أحدهما وجودياً والآخر عدميًا، إذ لاتقابل بين عدميّين، وحيئتذ إمّا أن يكون هناك موضوع قابل لكل منهما، كالعمى والبصر، ويسمّى تقابلهما تقابل العدم والملكة؛ وإمّا أن لايكون كذلك كالنفي والإثبات، ويسمّيان متناقضين، وتقابلهما تقابل التناقض. كذا قرّروا، انتهى. •

و وجه الأصوبيّة ما ذكره في الأسفارج ٢، ص ١٠٣، من أنّ الضبط الشاني يرد علميه الاعتراض بجواز كونهما عدميّين كالعمى واللاعمى، اللذين يتقابلان بالسلب و الإيجاب. و أمّا الضبط الأوّل فهو سليم عن هذا الاعتراض، إذ يصدق في مثل العمى واللاعمى أنّ أحدهما عدم للآخر.

### ۱۶۔ قوله ﷺ: وإمّا أن يكون هناک موضوع قابل،

أي إمّا أن يشترط أن يكون هناك موضوع قابل؛ وذلك لأنّ الفارق بين العدم والملكة وبين المتناقضين إنّما هو اعتبار وجود الموضوع القابل في العدم ضي الأوّل دون الشاني؛ وليس الفارق بينهما مجرّد وجود الموضوع القابل، لأنه ربما كان للمتناقضين أيضاً موضوع قابل. ألا ترى أنّ البياض واللابياض متناقضان ولهما موضوع قابل هو الجسم؟! وهكذا في كثير من الموارد.

#### ١٧ ـ قوله ﷺ: وكالإيجاب والسلب،

وكذا ما في معناهما من المفردات، كما سيأتي في الفصل اللاحق.

#### ۱۸ ـ قوله ﷺ: وكالعلو والسفل،

عُلو الشيء مثلَّثة: أرفعه. نقيض شفله. والشُّقل بالضمِّ. والكسر لغة: نقيض المُّلو. كذا في كتب اللغة.

## الفصل السادس في تقابل التناقض

وهو تقابل الإيجاب والسلب'، كقولنا: زيد أبيض وليس زيد بأبيض، أو ما هو

## ١. قوله ﷺ: وهو تقابل الإيجاب والسلب؛

هذا بحسب مقام الإثبات؛ وإلاّ قالتناقض ثبوتاً إنّما هو بين الوجود الحقيقيّ وعدمه، أعمّ من أن يكون ذلك الوجود هو وجود شيء، وهو الذى تحكيه الهليّة البسيطة، أو وجود شيء لشيء، وهو الذي تحكيه الهليّة المركّبة.

يدل على ما ذكرنا قوله يُؤي الآتي: ووأحد الطرفين في المتناقضين هو العدم، والعدم اعتبار عقلي لامصداق له في الخارج. انتهى. ومثله ما جاء في تتمة الفصل العاشر من المرحلة الثامنة من بداية الحكمة. بل يدل عليه أيضاً عدّه في الفصل السابق أحد المتناقضين عدماً للآخد.

وأمّا وجه تخصيص التناقض في مقام الإثبات بالإيجاب والسلب، فهو ما ذكرناه في مبحث الوجود الذهنيّ: من أنّ القضيّة تحكي وجود مصداقه بخلاف التصوّر المفرد. فالإيجاب يحكي الوجود - وجود الشيء أو وجود شيء للشيء - والسلب المقابل له يحكي عدم ذلك الوجود. وأمّا المفردات من التصوّرات، فهي وإن كانت حاكية لمصاديقها، لكنّها لاتحكي وجودها ولاعدمها؛ فالإنسان وإن كان يحكي ما يصدق عليه الإنسان، لكنّه لابشرط بالإضافة إلى وجود الإنسان وعدمه؛ فإنّ الموضوع في قضيّتي والإنسان موجوده، ووالإنسان معدوم، يحكي مصداقه، بينما المصداق على تقدير صدق الأولى موجود، وعلى تقدير معدوم،

في معنى الإيجاب والسلب من المفردات، كالإنسان واللاإنسان، والعمى واللاعمى. والمعدوم واللامعدوم. ٢

والنقيضان لايصدقان معاً ولا يكذبان معاً. و إن شئت فقل: لا يجتمعان ولا يرتفعان. فمآل تقابل التناقض إلى قضية منفصلة حقيقيّة، هي قولنا: إمّا أن يصدق

صدق الثانية معدوم. وهكذا الكلام في اللاإنسان. فكلّ من الإنسان واللاإنسان يلاثم وجود الإنسان وعدمه. فلاتقابل بينهما بذاتيهما.

نعم! إذا أخذت المفردات لابذواتها، بل بما أنّها مضامين لقضايا ـكالإنسان يراد به وجود الإنسان على أنّه مضمون قولنا: «الإنسان موجود»، واللاإنسان يراد به عـدم وجـود الإنسـان كمضمون قولنا: «الإنسان ليس بموجود» ـ تحقّق التناقض بينها بذلك.

ولا يخفى عليك: أنَّ مقام الثبوت هو المناسب للفيلسوف الباحث عن الموجود بما هو موجود، وأمَّا البحث عن مقام الإثبات فلعلَّه بالمنطقيّ أنسب، إلاّ أنَّه لمَّا كان مقام الإثبات محلاً للخلاف، حيث يبدر من بعضهم القول بتحقّق التناقض بين المفردات والقضايا على حدَّ سواء، تعرّض المصنّف يُثِل لمقام الإثبات.

وقد يقال: إنّ الوجه في ذلك عند المصنف الله هو ما سيأتي تجيد هذا، من أنّ العقل إنّما ينال مفهوم الوجود أوّلاً معنى حرفياً في القضايا، ثمّ بعد ذلك يلتفت إلى ما ناله فينظر إليه مستقلاً وبذلك يسبك منه المعنى الاسميّ. ويجري نظير ذلك في العدم. وقد يستشهد لذلك تفريع قوله الله : افتقابل التناقض بين الإيجاب والسلب أوّلاً وبالذات وبين غيرهما بعرضهماه انتهى.

ولكن يرد عليه: أنّه لو أراد ذلك لوجب عليه أن يقول في صدر الفصل: وهـو تـقابل الإيجاب والسلب أو ما هو في معناهما من الوجود والعدم.

٢-قوله ﴿: وكالإنسان واللَّإنسان والعمى واللاعمى والمعدوم واللَّامعدوم،

أتى بثلاثة أمثلة للدلالة على أنّ المتناقضين كما يمكن أن يكون أحدهما وجوديّاً والآخر عدميّاً، يمكن أن يكونا عدميّين، وأنّه إذاكانا عدميّين يمكن كون العدم المفروض عدماً مطلقاً ويمكن أن يكون عدم ملكة. الإيجاب و إمَّا أن يصدق السلب؛ فالتناقض في الحقيقة بين الإيجاب والسلب.

ولا ينافي ذلك تحقق التناقض بين المفردات، فكل مفهوم أخذناه في نفسه ثم أضفنا اليه معنى النقي: كالإنسان واللاإنسان، والفرس واللافرس، تحقق التناقض بين المفهومين؛ و ذلك أنا إذا أخذنا مفهومين متناقضين حكالإنسان واللاإنسان لم نرتب أن التقابل قائم بالمفهومين على حد سواء، فالإنسان يطرد بذاته اللاإنسان، كما أن اللاإنسان يطرد بذاته الإنسان، كما أن الإنسان لم يطارد اللاإنسان ولم يناقضه آ، فالإنسان واللاإنسان إنّا يتناقضان لانتها في معنى وجود الإنسان وعدم الإنسان، ولا يتم ذلك إلّا باعتبار قيام الوجود بيا بالإنسان، و كذا العدم. فالإنسان واللاإنسان أنا يتناقضان لانحلالها إلى الهليتين بالبيطتين، و هما قضيتنا: الإنسان موجود، وليس الإنسان بموجود. ونظير الكلام الجيري في المتناقضين: قيام زيد ولا قيام زيد، فهما في معنى وجود القيام لزيد و عدم القيام لزيد و عدم القيام لزيد و قد القيام لزيد و قولنا: «ليس زيد بقائم».

فتقابل التناقض بالحقيقة بين الإيجاب والسلب، و إن شئت فقل: بــين الوجــود والعدم ، غير أنّه سيأتي في مباحث العاقل والمعقول ، إن شاء الله تعالى. أنّ العقل

٣-قوله 🍪: ولم يطارد اللاإنسان ولم يناقضه)

لأنّ كلاً من الإنسان واللاًإنسان ـ لمكان كونه تصوّراً مفرداً ـ يكون لابشوط عـن وجـود الإنسان وعدمه، فلا تطارد بينهما.

٤ قوله ﷺ: وإن شئت فقل: بين الوجود والعدم،

أي: بين مفهومي الرجود والعدم، كما يدلّ عليه قوله ﴿ وغير أنّه سيأتي فعي مباحث العاقل والمعقول إن شاء الله إلى آخره، انتهى.

۵ قوله ﷺ: وغير أنّه سيأتي في مباحث العاقل والمعقول،

إنّما ينال مفهوم الوجود أوّلاً معنى حرفياً في القضايا، ثمّ يسبك منه المعنى الاسميّ بتديله منه وأخذه مستقلاً بعد ماكان رابطاً؛ و يصوّر للعدم نظير ماجرى عليه في الوجود؛ فتقابل التناقض، بين الإيجاب والسلب أوّلاً وبالذات، و بين غيرهما بعرضها. من نسبة التناقض إلى القضايا \_كما في عبارة التجريد لا؛ ها ق بعض العبارات، من نسبة التناقض إلى القضايا \_كما في عبارة التجريد لا؛ «إنّ تقابل السلب والإيجاب راجع إلى القول والعقد» انتهى \_أريد بـه السلب

المحتى: أنه إذا قلنا إن التفايل بين مفهومي الوجود والعدم، فلابد لنا أن نلتفت إلى أنّ الوجود والعدم، فلابد لنا أن نلتفت إلى أنّ الوجود والعدم ينتزعان من الإيجاب والسلب، فتقابل التناقض أوّلاً وبالذات إنّما هو بين الإيجاب والسلب، وإنّما يتحقّق بين الوجود والعدم لكونهما مضمونين للإيجاب والسلب ومأخوذين منهما. قوله يُثْمًا: وغير أنّه سيأتى في مباحث العاقل والمعقول،

لا يخفى ما فيه: فإنَّ نيل الذهن كلاً من مفهوم الوجود والعدم أوّلاً معنى حرفيًا وسبك المعنى المعنى المعنى المعنى الاسميّ منه لا يثبت كون التناقض بين المعنى الحرفيّ، أعني وهما الإيجاب والسلب، بالذات، وكونه بين المعنيين الاسميّين، وهما الوجود والعدم بالعرض؛ لأنَّ التقابل إنَّما هو بين محكيّى المفهومين، لابين المفهومين أنفسهما.

قولەﷺ: «سيأتى»

في الفصل العاشر من المرحلة الحادية عشرة.

#### ع قوله الله وبين غيرهما بعرضهماء

يعني: أنَّ التقابل في الحقيقة بين الإيجاب والسلب، وأمَّا بين مفهومي الوجود والعدم فبالعرض؛ كما أنَّ في غيرهما في المفردات أيضاً بالعرض؛ وكما أنَّ في القضايا أيضاً كذلك، على ما سيظهرلك بميد هذا. فتبيّن أنَّ مصداق قوله يُثَلِّ: وغيرهما، أصور ثلاثة: ١ـ مفهوما الرجود والعدم ٢-المفردات غير الوجود والعدم ٣-القضايا.

### ٧-قوله ﷺ: (كما في عبارة التجريد)

راجع كشف المراد، المقصد الأوّل، المسألة الحادية عشرة من الفصل الثاني، ص ١٠٧. ٨-قوله ﷺ: وإنّ تقابل السلب والإيجاب راجع إلى القول والعقد، والإيجاب من حيث الإضافة إلى مضمون القضيّة بعينه. ٩

ب وقد ظهر أيضاً أنّ قولهم: «نقيض كلّ شيء رفعه»، أريد فيه بالرفع الطرد الذاتيّ. فالإيجاب والسلب يطرد كلّ منها بالذات ما يقابله.

و أمّا تفسير من فسّر الرفع بالني والسلب ١٠، فصرّح بأنّ نقيض الإنسان هواللاإنسان و نقيض اللاإنسان اللالإنسان، و أمّا الإنسان فهو لازم النقيض، وليس بنقيض، فلازم تفسيره كون تقابل التناقض من جانب واحد دامًا، و هو ضروريّ البطلان. ١٠

أي: إنَّ تقابل التناقض راجع إلى القضيّة؛ فإنَّ تقابل التناقض يسمَّى في عرفهم تـقابل الإيجاب والسلب. والقول والعقد اسمان من أسماء القضيّة.

٩\_قوله ﷺ: وأربط به السلب والإيجاب من حيث الإضافة إلى مضمون القضيّة بعينه، وإلا فالقضيّة في حدّ نفسها، بقطع النظر عمّا فيها من الإيجاب والسلب، كالمفردات، في كونها لابشرط بالنسبة إلى وجود النسبة وعدمها بحسب الواقع ونفس الأمر.

قال صدرالمتألَّهين عُنَّى في الأسفارج ٢، ص ١٠٦ - ١٠٧: وما وقع في عبارة التجريد: إنَّ تقابل السلب والإيجاب راجع إلى القول والعقد، نيس بصواب. كيف؟! وتقابل القضيتين ليس من حيث إنَّهما قضيَتان، ولا باعتبار موضوعهما، بل باعتبار الإيجاب والسلب المضاف إلى شىء واحد. فالتفايل بالحفيقة إنّما يكون بين نفس النفى والإثبات، وبين القضايا بالعرض، انتهى.

## • ١- قوله ﷺ: وأمّا تفسير من فسّر الرفع بالنفي والسلب،

كالمحقِّق السيِّد الدامادينيُّ في القبسات، ص ٢١ ـ ٢٢ حيث قال:

ونقيض كلّ مفهوم رفعه على سبيل السلب البسيط الصرف الساذج، الالسلب العدوليّ، والإيجاب السلب البسلب العدوليّ، والإيجاب السلب البسيط. ففي المفهومات المفردة نقيض سلب الوجود سلب سلب الوجود، والوجود الازم النقيض، الاهو بعينه؛ وفي العقود نقيض السالب سالب السالب، والمسوجب الازم النقيض، الاعينه، انتهى.

١١ـ قوله ﷺ: وهو ضروريّ البطلان»

و من أحكام تقابل التناقض أنّ تقابل النقيضين إنّا يتحقّق في الذهن أو في اللفظ بنوع من المجاز ١٢، لأنّ التقابل نسبة قائمة بطرفين. و أحد الطرفين في المـتناقضين

لأنَّ التقابل نسبة كما سيصرّح ثنُّى به في الفصل التاسع. والنسبة تقوم بطرفين. فكلَّ مـن الطرفين له نسبة التقابل إلى الطرف الأخر. هذا على ما يراه المصنّف ثنُّه.

ولكن يمكن أن يقال في وجه البطلان: إنَّ تعريف التقابل وهو امتناع اجتماع شيئين إلى آخره صادق على اجتماع كلّ من الإنسان واللاإنسان مع الأخر.

١٢-قوله ﷺ: وأنّ تقابل النقيضين إنما يتحقّق في الذهن أو في اللفظ بنوع من المجازه
 حاصله: أنه أ: لمناكان النقابل نسبة، و

ب: كانت النسبة تحتاج إلى طرفين تقوم بهما، و

ج: أحد الطرفين في التناقض هو العدم، و

د: العدم لاواقع له حتّى يمكن أن يقع طرفاً للنسبة،

كان التقابل في التناقض مجازيًا، حيث إنّ العقل يجعل القضية السالبة ـ بوجودها الذهنيّ أو اللغظيّ ـ من جهة سلبها مقابلاً للقضيّة الموجبة من جهة إيجابها.

فالتقابل ينسب إلى القضيّتين المعقولتين أو الملفوظتين، الموجبة والسالبة، تجوّزاً من جهة حكايتهما الوجود والعدم الخارجيّين اللذين هما متناقضان بالذات، هذا.

وقد تصدّى هُنُّ في بداية الحكمة لتصحيح هذا التقابل بأنَّ العقل بعتبر العدم وهو بطلان محض طرفاً للإيجاب، حيث يعتبر اللّاواقعيّة له قال هُنُّ في تنمّة المرحلة الثامنة منها: والتقابل بين الإيجاب والسلب ليس تقابلاً حقيقيًا خارجيّاً، بل عقلي بنوع من الاعتبار؛ لأنَّ التقابل نسبة خاصة بين المحتقابلين، والنسب وجودات رابطة قائمة بطرفين موجودين محققين، وأحد الطرفين في التناقض هو السلب الذي هو عدم وبطلان؛ لكنَّ العقل يعتبر السلب طرفاً للإيجاب فيرى عدم جواز اجتماعهما لذاتيهما.

وأمّا تقابل العدم والملكة، فللعدم فيه حظّ من التحقّق، لكونه عدم صفة من شأن الموضوع أن يتّصف بها، فينتزع عدمها منه؛ وهذا المقدار من الوجود الانتزاعيّ كاف في تحقّ النسبة. انتهى. هوالعدم، والعدم اعتبار عقليّ لامصداق له في الخارج. و هذا بخلاف تقابل العـدم والملكة، فإنّ العدم فيه \_كها سيأتي إن شاء الله ١٣ \_عدم مضاف إلى أمر موجود ١٣، فله حظّ من الوجود ١٥، فالتقابل فيه قائم في الحقيقة بطرفين موجودين.

و من أحكام هذا التقابل امتناع الواسطة بين المتقابلين به؛ فلا يخـلو شيء مـن الأشياء عن صدق أحد النقيضين. فكلّ أمر مفروض إمّا هو زيد مثلاً أوليس بزيد ١٤، و

ولكنّ الحقّ أنّ التقابل فيه حقيقيّ لاحاجة فيه إلى النجوّز أو الاعتبار؛ وذلك لأنّ التقابل إنّما هو امتناع الاجتماع، والامتناع ـ على مامرّ منه يُؤُل التصريح به في خاتمة المرحلة الرابعة أمر عدميّ، فلا يحتاج إلى طرفين موجودين، لأنّ العقل حينما يلاحظ الوجود والعدم يرى امتناع اجتماعهما لذاتيهما.

نعم لو فسّر التقابل بالتطارد، احتبج إلى اعتبار واقعيّة للعدم، حتّى يصحّ اتصافه بوصف الطرد الذي هو وصف ثبوتيّ.

ولكن الضرورة تضطر إليه بعد ما علم من تعريف التقابل.

١٣-قوله ﷺ: وكما سيأتي إن شاء الله،

في القصل الآتي.

١٤ ـ قوله ﷺ: وعدم مضاف إلى أمر موجود،

حيث إنّه عدم صفة في موضوع موجود من شأنه أن يتّصف بتلك الصفة. فالموضوع أمر موجود أضيف إليه العدم وارتبط به.

١٥ ـ قوله ﷺ: ﴿فله حظَّ من الوجودِ»

وحظه هو كونه وجوداً انتزاعياً، بمعنى أنّه لاوجود له إلا وجود منشأ انتزاعه، وهو هنا الموصوف الذي قد يسمّى موضوعاً أيضاً. صرّحظً بما ذكرناه في تتمّة المرحلة الثامنة من بداية الحكمة، وقد حكيناها بألفاظها في التعليقة ذات الرقم ١٢.

18-قوله ﷺ: وإمّا هو زيد مثلاً أو ليس بزيده

على نحو السالبة المحصّلة، لاعلى نحو الموجبة المعدولة المحمول؛ وذلك لأنّ نقيض للم

بصدق الايجاب أو بصدق السلب.

إمّا هو أبيض أوليس بأبيض، و هكذا. فكلّ نقيضين مفروضين يعمّان جميع الأشياء. و من أحكام هذا التقابل أنّ النقيضين لايصدقان معاً ولايكذبان معاً^\، عــلى سبيل القضيّة المنفصلة الحقيقيّة، كها تقدّمت الإشارة إليه^\، و هــني قــولنا: إمّــا أن

و هي قضيّة بديميّة أوّليّة يتوقّف عليها العلم بـصدق كـلٌ قـضيّة مـفروضة ١٩،

 الإيجاب هو السلب، وأمّا الإيجاب العدوليّ فهو من قبيل عدم الملكة بالنسبة إلى الإيجاب، فيمكن ارتفاعهما عن غير الموضوع القابل.

وبما ذكرنا يظهر أنّ ما قد يقال في بيان هذا الحكم، من أنّ كلّ شيء مفروض إمّا هو زيد أو لازيد، غير متين، لأنّ الشيء الوجوديّ لايمكن أن يكون مصداقاً لأمر عدميّ. فعمرو ليس ملاز مدكما لـس. مزمد.

١٧\_ قوله ﷺ: وأنَّ النقيضين لايصدقان معاً ولا يكذبان معاً ع

والدليل على هذا الحكم مجموع أمرين، أحدهما: التقابل، وثانيهما: ما مرّ في الحكم السابق، من امتناع الواسطة بين النقيضين؛ فبمقتضى الأوّل لايسعدقان، أي لايجتمعان؛ وبمقتضى الثانى لايكذبان، أي لايرتفعان.

١٨. قوله ﷺ: وكما تقدّمت الإشارة إليه،

في أوّل الفصل.

١٩ـ قوله ﷺ: ويتوقّف عليها العلم بصدق كلّ قضيّة مفروضة »

مراده وفي: أنّه يتوقّف عليها اليقين بصدق كلّ قضيّة، حيث إنّ اليقين هو العلم بأنّ هذا كذا ولا يمكن أن لايكون كذا، وإذا علم بأنّ هذا كذا، لا يعلم أنّه لا يمكن أن لا يكون كذا إلاّ بالاستناد إلى المنفصلة الحقيقيّة المذكورة، وهو قولنا: إمّا أن يصدق الإيجاب أو يصدق السلب.

ويشهد لما ذكرنا قوله على الآتي: «ولذا كان الشك في صدق هذه المنفصلة الحقيقيّة مزيلاً للعلم بكلّ قضيّة مفروضة انتهى. وأمّا نفس الصدق، فلمّا لم يكن إلاّ مطابقة الخبر للواقع جاز أن يتحقّق وإن كان اجتماع النقيضين ممكناً، حيث إنّ صدق «هذا ذاك» لا يدفعه صدق «هذا ضروريّة كانت أو نظريّة. فليس يعلم صدق قولنا: الأربعة زوج، مثلاً، إلّا إذا علم كذب قولنا: ليست الأربعة بزوج، وليس يعلم صدق قولنا: العالم حادث، إلّا إذا علم كذب قولنا: ليس العالم بحادث. ولذا سمّيت قضيّة امتناع اجتماع النقيضين و ارتفاعها بأولى الأوائل.

ولذا كان الشكّ في صدق هذه المنفصلة الحقيقيّة مزيلاً للعلم بكلّ قضيّة مفروضة؛ إذ لا يتحقّق العلم بصدق قضيّة إلّا إذا علم بكذب نقيضها، والشكّ في هذه المنفصلة الحقيقيّة يوجب الشكّ في كذب النقيض، و لازمه الشكّ في صدق النقيض الآخر؛ فني الشكّ فيها هلاك العلم كلّه و فساده من أصله، و هو أمر تدفعه الفطرة الإنسانيّة. و ما يدّعيه السوفسطيّ من الشكّ دعوىً لاتتعدّى طور اللفظ البيّة؛ و سيأتي تفصيل القول فيه. ١٠

ليس بذاك الو فرضنا أنه اجتمع النقيضان.

قال الله في الفصل الناسع من المرحلة الحادية عشرة: ووأولى الأوليّات بالقبول قبضية امتناع اجتماع النقيضين واوتفاعهما، التي يفصح عنها قولنا: إمّا أن يصدق الإيجاب ويكذب السلب، أو يصدق السلب ويكذب الإيجاب. وهي منفصلة حقيقيّة لاتستغني عنها في إفادة العلم قضيّة نظريّة ولا بديهيّة، حتى الأوليّات، انتهى. ومثله في الفصل الثامن من المرحلة الحادية عشرة من بداية الحكمة.

في تنبيه الفصل التاسع من المرحلة الحادية عشرة.

٣٠- قوله ﷺ: وسيأ تي تفصيل القول فيه ،

## الفصل السابع في تقابل العدم و الملكة

و يستى أيضاً تقابل العدم و القنية. \ و هما أمر وجوديّ عارض لموضوع مـن شأنه أن يتّصف به \، وعدم ذلك الأمر الوجوديّ في ذلك الموضوع؛ كالبصر، والعمى، الذي هو فقد البصر من موضوع من شأنه أن يكون بصيراً. ولا يختلف الحال في تحقّق هذا التقابل \،

## ١-قوله الله: وويسمّى أيضاً تقابل العدم والقنية ،

قال في المعجم الوسيط: والفنية بكسر القاف وضمّها مع سكون النون: ما اكتسب، انتهى. وفسّرها الحكيم السبزواري عنى شرح غرر المفراثد بأصل المال وما يقتني.

٢- قوله ﷺ: وهما أمر وجوديّ عارض لموضوع من شأنه أن يتّصف به ع

لا يخفى عليك: أنَّ قيد الشأنيَّة بالنسبة إلى الأمر الوجوديِّ العارض قيد توضيحيٍّ، إذ لا يمكن أن يعرض وصف موضوعاً من دون أن يكون لذلك الموضوع قابليَّة الاتصاف بذلك الوصف. فذكر هذا القيد إنَّما هر تمهيد لبيان شرط موضوع العدم.

قوله ﷺ: «هما أمر وجودي عارض لموضوع من شأنه أن يتصف به،

أي: وصف لموصوف. ومن هنا يعلم أنّ تقابل العدم والملكة ـكالتضايف والتضادّ ـ إنّما يتحقّق في الأوصاف، لافي الذوات.

٣ قوله ﴿ وَلا يَحْتَلُفُ الْحَالُ فِي تَحَقَّقُ هَذَا الْتَقَابُلُ ۗ

بين أن يؤخذ موضوع الملكة \*هوالطبيعة الشخصيّة، أو الطبيعة النوعيّة، أو الجنسيّة؛ فإنّ الطبيعة الجنسيّة، وكذا النوعية، موضوعان لوصف الفرد °، كها أنّ الفرد موضوع له. فعدم البصر في العقرب ـكما قـيل ـعـمى وعـدم مـلكة ، لكـون جـنسه، و

وعلى هذا فقابليّة الموضوع للملكة إمًا:

١- بشخصه في زمان الاتّصاف بعدم الملكة، كالذي صار أعمى بحدوث نقطة بيضاء في عينه.

٢- بشخصه ولكن في غير زمان اتصافه بعدم الملكة، كالمرودة قبل أوان البلوغ.
 ٣- بنوعه كالمرودة في العرأة.

٤- بجنسه كالعمى في العقرب، على ما قيل.

قوله يَؤُلِ: «لايختلف الحال في تحقَّق هذا التقابل»

إن قلت: على هذا التعميم لاتبقى فائدة لاشتراط قابليّة الموضوع؛ فإنَّ كلِّ موضوع قابل لكلَّ وصف بوجه وإن كان بجنسه البعيد.

قلت: ما ذكرتموه إنّما يتمّ لوكان الجنس العالي واحداً. وكان كلّ ما في العالم مـندرجاً تحته، وليس كذلك.

ألاترى أنّ الثقل والخفّة في الجواهر متقابلان تـقابل العـدم والمـلكة وأمّــا الواجب والأعراض فليس لشيء منها قابليّة لشيء منهما.

٤- قوله ﴿ وبين أن يؤخذ موضوع الملكة ع

أي: يؤخذ موضوع العدم باعتبار قابليّته للملكة.

ه قوله ﴿ وَفَإِنَّ الطبيعة الجنسيّة وكذا النوعيّة موضوعان لوصف الفرد)

وذلك: لأنَّ الكلّيّ الطبيعيّ موجود بوجود أفراده. فزيد إنسان وحيوان بعين أنَّه زيد، وإنَّما تتعدد الحيثيّات بتحليل العقل. فإذاكان الإنسان أو الحيوان قابلاً لوصف كان زيد أيضاً بما أنَّه إنسان أو حيوان قابلاً لذلك الوصف، وإن لم يكن قابلاً له بما أنّه زيد وفرد خاصّ.

> حـ قوله \$: وفعدم البصر في العقرب ـ كما قيل ـ عمى وعدم ملكة ، وفى المعجم الزؤولوجي الحديث ج ٤، ص ٣٠٨:

هوالحيوان، من شأنه أن يكون بصيراً، و إن لم يتصف به طبيعة العقرب النوعيّة. وكذا المرودة و عدم التحاء الإنسان قبل أوانِ البلوغ عدم ملكة، لكون الطبيعة النوعيّة التي للإنسان من شأنها ذلك ، و إن كان صنف غيرالبالغ لايتّصف به. ويسمّى تقابل العدم والملكة بهذا الإطلاق حقيقيّاً.

وربما قُيد بالوقت^ باشتراط أن يكون العدم في وقت الملكة. ويسمّى التمقابل حينتذ بالمشهوريّ. ٩ و عليه فرودة الإنسان قبل أوان البلوغ ليست من عدم الملكة

«وللعقرب زوج من العيون في الوسط وثلاثة عيون في كلُّ من الجانبين. ومع ذلك فإنّ حاسّة البصر فيها ضعيفة.ه انتهى.

وني بعض المصادر أنَّ للعقرب ثلاثة أزواج إلى ستَّة أزواج من العيون، تـختلف عـدد الأزواج باختلاف أنواعها.

## ٧ قوله على: ولكون الطبيعة النوعيّة التي للإنسان من شأنها ذلك،

لايخفى: أنَّ الأولى أن يمثَل بالمرودة لما إذا كان الموضوع قابلاً للملكة بشخصه ولكن من غير تقبيد بزمان الاتصاف، ويمثُل لما إذا كان الموضوع قابلاً بطبيعته النوعيّة بمرودة المرأة وعدم التحاثها.

## ٨ـ قوله ﷺ: وربما قُيد بالوقت،

أي: يقيّد عدم الملكة بكون الموضوع بشخصه قابلاً للاتصاف بالملكة في وقت الاتصاف بالعدم، بأن يكون شخص الموضوع في نفس وقت اتصافه بالعدم قابلاً للاتصاف بالملكة.

قال ﴿ فِي بِدَايَةِ الحكمةِ: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ المُوضُوعِ هُـوَ الطَّبِيعَةِ الشَّخْصَيَّةِ، وقَيَّد بـوقت الاتّصاف سمّيا عدماً وملكة مشهوريّين، انتهى.

ولعله ﷺ إنّما لم يقيّد هنا بالطبيعة الشخصيّة لأنّ التقييد بالوقت يغني عنه، فإنّ ما هـو قابل للملكة في وقت الاتصاف بالعدم قابل بشخصه.

## ٩ قوله الله ويسمّي التقابل حينتذ بالمشهوري،

لكونه مشهوراً بين الناس، بخلاف المعنى الأوّل، فإنّه شيء يعرفه الخواص. والمشهوريّ: تلد في شيء؛ وكذا فقد العقرب للبصر ليس بعميّ.

و هو أشبه بالاصطلاح ١٠؛ فلا يضرّ خروج الموارد التي يكون المـوضوع فــهـا هوالجنس أو النوع ١٠ من تقابل العدم والملكة، مع عدم دخولها في التقابلات الثلاثة الباقية ١٢، و أقسام التقابل منحصرة في الأربعة.

لا مو الذي جرى عليه أكثر المنطقيين في مبحث المقولات تسهيلاً على المتعلّمين، ولكن مصطلح الفلاسفة والإلهيّين هو الأول. صرّح بذلك الحكيم السبزواري في في تعليقته على الأسفارج ٢، ص ١١٧ وفي شرح غرر الفرائد. والمصنّف في أفاد ذلك بقوله في المشهوريّ: «وهر أشبه بالاصطلاح» انتهى.

## ١٠ ـ قوله ﷺ: «هو أشبه بالاصطلاح»

يعني: أنَّ جمهور الفلاسفة والمنطقيّين، الذين يعرّفون العدم والملكة بما يصير منحصراً في المعنى الثاني، إنَّما يكون هذا منهم مجرّد مواضعة واصطلاح غير مبتنٍ على أساس صحيح؛ فإنَّ حقيقة العدم والملكة هو المعنى الأوّل، ولذا ستّي بالحقيقيّ.

١١ مقوله ﷺ: وفلا يضرّ خروج الموارد التي يكون الموضوع قيها هو الجنس أو النوع؛
وكذا الموارد التي يكون الموضوع فيها هو الشخص ولكن يكون قابليّته بحسب زمان آخر
غير زمان الاتصاف بالملكة، كمرودة الغلام.

### ١٢ ـ قوله ﷺ: ومع عدم دخولها في التقابلات الثلاثة الباقية،

فيه: أنّه عند عدم دخولها في تقابل العدم والصلكة تـدخل فـي تـقابل النـقيضين؛ لأنّ المتقابلين إذا كان أحدهما عدماً للآخر، فإن كان هناك موضوع قابل للملكة كانا عدماً وملكة، وإلاّ فهما متناقضان.

## الفصل الثامن في تقابل التضايف

أ المتضائفان كها تحصّل من التقسيم: أمران وجوديّان لا يعقل أحدهما إلّا مع تعقّل الآخر. فهما على نسبة متكرّرة الا يعقل أحدهما إلّا مع تعقّل الآخر المعقول به أولذلك عتنع اجتماعهما في شيء من جهة واحدة، لاستحالة دَوَران النسبة بين الشيء و نفسه.

١- توله ﷺ: وفهما على نسبة متكرّرة،

قدمرٌ في بعض تعاليقنا على الفصل السادس عشر من المرحلة السادسة أنَّ الإضافة هيأة حاصلة للشيء من نسبته إلى شيء آخر له أيضاً هيأة حاصلة من هذه النسبة. وعلى ذلك نقول: إنَّ هاتين الهيأتين إذا لوحظ كلَّ منهما في حدِّ نفسها فهي إضافة ومضاف حقيقي، وإذا لوحظتا معاً فهما متضائفان.

ومن هنا قال شيخنا المحقّق دام ظلّه \_ في التعليقة: وقد سبق أنّ المضاف الحقيقيّ هو نفس الإضافة دون الموضوع المتّصف به، فتقابل التضايف يكون في الواقع بين الإضافتين، مثل إضافة الأبوّة وإضافة البنوّة؛ وأمّا زيد الأب وعمرو الابن فليسا بمتضائفين حقيقة، انتهى. ٢-قوله الله ولا يعقل أحدهما إلّا مع تعقّل الآخر المعقول به ع

الباء للمصاحبة، أي المعقول معه. كما يدلّ عليه مامرّ آنفاً من قوله ﴿: ولا يعقل أحدهما إلاّ مم تعقّل الآخره انتهى.

٣ قوله الله ولذلك،

أي: لكونهما قائمين على نسبة.

وقد أُورد على كون التضايف أحد أقسام التقابل الأربعة بأنّ مطلق التقابل من أقسام التضايف من أقسام التضايف من أقسام التقابل، من قبيل جعل الشيء قسيماً لقسمه. ٥

### ٤ قوله ﷺ: و مطلق التقابل من أقسام التضايف،

يعني: أنّ التقابل الذي هو مقسم للأقسام الأربعة قسم من التضايف، بينما جعل التضايف من أقسام الثلاثة الباقية التي كلّ واحد منها قسم من التقابل؛ فبذلك قد جعل التضايف قسيماً للأقسام الثلاثة الباقية التي كلّ واحد منها قسم من التقابل، والتقابل قسم من التضايف، وقسم القسامة.

وهناك إشكالان أخران:

أحدهما: أنّه قد جعل الشيء قسماً لقسمه. حيث إنّ التضايف جعل قسماً من التقابل الذي هو قسم من التضايف. وينحلّ بما تنحلّ به المشكلة الأولى.

ثانيهما: أنّه كيف جعل التضايف فرداً لنفسه؛ فإنّ التضايف فرد من التقابل، والتقابل فرد من التضايف؛ فيلزم كون التضايف فرداً لنفسه. وحلّه ما سيأتي ذيل قوله ﴿ وكثيراً ما يكون المفهوم الذهنيّ فرداً لنفسه، كمفهوم الكلّي، كما ربما يكون فرداً لمقابله انتهى.

## ٥ قوله رائ ومن قبيل جعل الشيء قسيماً لقسمه

حيث جعل التضايف قسيماً لمثل التضادّ الذي هو قسم من التضايف، لأنَّه تقابل، والتقابل قسم من التضايف، وقسم القسم قسم.

| [التضاة       | التماثل  |         |
|---------------|----------|---------|
| التضايف       | التخالف  |         |
| ا<br>التناقض  | التقابل  | التضايف |
| العدم والملكة | المحاذاة |         |
| , J           | التوازي  |         |
|               | ]        |         |

وأجيب عنه بأنَّ مفهوم التقابل من مصاديق التضايف؟، و مصداق التضايف من أقسام التقابل و مصاديقه <sup>٧</sup>: فالقسم من التضايف هو مفهوم التقابل، والقسيم له هو

ع قوله عني وأجبب عنه بأنَّ مفهوم التقابل من مصاديق التضايف،

المجيب هو صدرالمتألِّهين بين على ما فسر كلامه الحكيم السبزواري في. قال في الأسفار ج ٢، ص ١١٠: ووالحقّ في الجواب أن يفرّق بين مفهوم الشيء وما يصدق هو عليه؛ فمفهوم التضايف [قال الحكيم السبزواري يُؤيِّ: أي مفهوم التضايف من حيث صدقه على أفراده] من أقسام مفهوم التقابل، لكن مفهوم التقابل ممّا يصدق عليه التضايف. انتهى.

والحاصل: أنَّ وصف التقابل قسم من التضايف، والموصوف به ينقسم إلى التضايف وغيره.

وبعبارة أُخرى: الذي هو قسم من التضايف هو وصف التقابل، والمقسم للتضايف وغيره هو مصداق التقابل؛ فلم يقع ما هو قسم من التضايف مقسماً للتضايف حتى يتمّ ما قيل إنّ قسم القسم قسم ويلزم منه جعل الشيء قسيماً لقسمه.

قوله غير: «مفهوم التقابل من مصاديق التضايف»

يعنى: أنَّ وصف التقابل من مصاديق الشضايف، فالمتقابلان بوصف أنَّهما متقابلان منضائفان. فالذي هو من أقسام التضايف هو وصف التقابل، لاالموصوف بـه كـالبياض والسواد والعدم والملكة و....

#### ٧- قوله ﷺ: ومصداق التضايف من أقسام التقابل ومصاديقه:

وهكذا في التناقض والتضادُ والعدم والملكة أيضاً؛ فإنّ التي من أقسام التقابل إنّما هي مصاديقها، وإلاَّ فالتضادُّ والتناقض كالتضايف في كونها بحسب نفس الأوصاف من التضايف؛ فإنَّ المتضادِّين بما هما متضادًان متضائفان، وكذا المتناقضان.

· والحاصل: أنَّ مصداق التقابل ينقسم إلى مصاديق التضايف والتضادُّ والتناقض والعدم والملكة، وهذه العناوين إنّما جعلت حاكية للمصاديق لأنّها جامعة بين مصاديقها.

ولا يخفى عليك: أنَّه كان الأولى أن يذكر غير التضايف من أقسام التقابل أيضاً، كما أشونا إليه، ليكون تمهيداً لما يفرّعه عليه بقوله و والقسيم له هو مصداقه و المراد من القسيم هو غير التضايف من أفسام التقابل.

مصداقه؛ وكثيراً مّا يكون المفهوم الذهنيّ فرداً لنفسه، كمفهوم الكلّيّ؛ كها ربما يكون فرداً لمقابله^، كمفهوم الجزئيّ، الذي هو فرد للكـلّيّ و مـقابل له بـاعتبارين؛ فـلا إشكال.

ومن أحكام التضايف أنّ المتضائفين متكافئان وجوداً و عدماً. وقوّة و فـملاً؛ فإذا كان أحدهما موجوداً. فالآخر موجود بالضرورة؛ و إذا كان أحدهما معدوماً. فالآخر معدوم بالضرورة؛ و إذا كان أحدهما بالقوّة، أو بـالفعل، فـالآخر كـذلك بالضرورة.

ولازم ذلك أنَّها مَعانِ ٩، لا يتقدِّم أحدهما على الآخر، لاذهناً، ولا خارجاً.

## ٨ـ قوله ﷺ: وكثيراً مَا يكون المفهوم الذهنيّ فرداً كنفسه كمفهوم الكلّيّ كما ربما يكون فرداً لمقابله،

الجملة دفع دخل هو: أنَّ وصف التضايف نفسه من أقسام التضايف، وهو يستلزم صيرورة الشيء فرداً لنفسه؛ كما أنَّ وصف التضاد والتناقض أيضاً من أقسام التضايف الذي هو قسيم لهما، ويستلزم ذلك صيرورة الشيء فرداً لمقابله.

وحاصل الدفع: أن لامانع من كون الشيء فرداً لنفسه، كمفهوم الكلّيّ، حيث إنّه وصف لجميع مصاديقه ووصف لنفسه أيضاً، وكمفهوم المفهوم حيث إنّه من مصاديق المفهوم. فهنا أيضاً التضايف وصف لنفسه، كما أنّه وصف لسائر مصاديقه.

كما لامانع من كون الشيء فرداً لمقابله باعتبارين، كما أنَّ مفهوم الجزئيّ جزئيّ بالحمل الأَذْلِيّ الدالُ على أنَّ هذا المفهوم هو نفسه، وكلّيّ بالحمل الشائع الدالُ على أنَّ الجزئيّ من مصاديق الكلّي، فهو مفهوم للجزئيّ ومصداق للكلّيّ.

### ٩-قوله ﴿ ولازم ذلك أنهما معان،

أي: لازم مجموع ما ذكر من تعريف المتضائفين وحكمهما؛ وذلك لأنَّ المعيَّة في الذهن من لوازم ما ذكر في تعريفهما، والمعيَّة في الخارج من لوازم ما ذكر من حكمهما.

## الفصل التاسع في تقابل التضادّ

قد عرفت أنّ المتحصّل من التقسيم السابق أنّ المتضادّين أمران وجوديّان، غير متضائفين، لا يجتمعان في محلّ واحد في زمان واحد من جهة واحدة. والمنقول عن القدماء أنّهم اكتفوا في تعريف التضادّ على هذاالمقدار؛ ولذلك جوّزوا وقوع التضادّ بين الجواهر ، و أن يزيد أطراف التضادّ على اثنين.

١-قوله ﷺ: دقل عرفت،

في الفصل الخامس.

٢-قوله 1 ولذلك جوزوا وقوع التضادُ بين الجواهر،

مراده (أن القدماء لما لم يتنبهوا لما تنبه له المشاؤون من القيود التي هي مقوّمات للتقابل بين أمرين وجوديّين غير متضائفين، زعموا جواز وقوع التضادّ بين الجواهر، وكذا بين أكثر من أمرين، مع أنّ مقتضى تعريف القدماء أيضاً انتفاء التضادّ بين الجواهر، وكذا بين أكثر من أمرين، حيث إنَّ التطارد - وهو التقابل - يقتضي ذلك، إلاَّ أنّهم لم يتنبّهوا له.

فالقيود التي أضافها المشَاؤون ليست قيوداً احترازيّة، بل هي قيود توضيحيّة أحتيج إلى التنبيه عليها. هذا.

وما ذهب إليه على في هذا المقام مخالف لما ذهب إليه صدرالمتألّهين في الأسفارج ٢، ص ١١٢ والشيرازي في درّة التاج، ص ٥٠١ حيث عدّا ما ذكره المشّاؤون اصطلاحاً آخر في للم لكنّ المشّائين أضافوا إلى ما يتحصّل من التقسيم قيوداً أخر؛ فرسموا المتضادّين " بأنّها: أمران وجوديّان، غير متضائفين، متعاقبان على موضوع واحداً، داخلان تحت جنس قريب، بينها غاية الخلاف. ولذلك ينحصر التضادّ عندهم في نوعين أخيرين من الأعراض، داخلين تحت جنس قريب، بينها غاية الخلاف، ويستنع وقوع التضادّ بين أزيد من طرفين.

بيان ذلك: أنَّ كلَّ ماهيّة من الماهيّات ، بل كلَّ مفهوم من المفاهيم، منعزل بذاته عن غيره، من أيَّ مفهوم مفروض؛ وليس ذلك من التضادَّ في شيء، و إن كان يصدق عليه سلب غيره. ٤ وكذا كلِّ نوع تامٌ ، بوجوده الخارجيّ و آثاره الخارجيّة، مباثن

المتضادين أخصّ ممّا عرّفهما به القدماء.

فَرَاجِع تعليقة المصنّف في على الأسفارج ٢، ص ١١١-١١٢.

#### ٣ قوله ﷺ: وفرسموا المتضادَين،

إشارة إلى أنَّ التعريف رسم وليس بحدٌ؛ وذلك لأنَّ التضادُ مفهوم فلسفيّ وليس ماهيّة، فليس له جنس وفصل. ولذا قالوا التعريف \_ يعنون به التعريف الحدّيّ \_ للماهيّة وبالماهيّة.

## ٤ قوله ﷺ: ومتعاقبان على موضوع واحد،

أي: موضوع واحد بالوحدة العدديّة، كما صرّح بذلك صدرالمتألّهين عَنْي في الأسفارج ٢٠. , ١٢٢.

## ٥ قوله ﷺ: وكلّ ماهيّة من الماهيّات،

أي: كلّ مفهوم ماهويّ من المفاهيم الماهويّة. يدلّ على ذلك قوله ﴿ استعزل بذاته عن غيره من أيّ مفهوم مفروضه انتهى.

#### عرقوله الله: دوإن كان يصدق عليه سلب غيره،

وذلك: لأنَّ مُجرّد المغايرة وعدم الصدق لايكفي في تحقّق النصاق، وإلاّ لكان المــثلان والمتخالفان أيضاً متضادّين.

### ٧- قوله ﷺ: وكذا كلَّ نوع تامًا،

لغيره من الأنواع التامّة، بماله ولآثاره من الوجود الخارجيّ، لا يتصادقان، بمعني^أن يطرد الوجود الخاصّ به الطارد لعدمه عدم نوع آخر بعينه؛ فليس ذلك من التقابل والتضادّ في شيء. ٩

وإنَّا التَضَادَّ ـ و هوالتقابل بين أمرين وجوديّين ـ أن يكون كلّ مــن الأمــرين طارداً بماهيّته الأمر الآخر، ناظراً إليه ١٠، آبياً للاجتماع معه وجوداً.

ولازم ذلك أوّلاً: أن يكون هناك أمر ثالث يوجدان له١١، ويتّحدان به. والأمر

أي:كلّ نوع تامّ جوهريّ أو عرضيّ بما هو نوع تامّ. فالإنسان منعزل عن الفرس، والبياض منعزل عن الحوارة؛ فإنّ كلاً منهما شأن من شؤون الجوهر لايعاند الآخر ولايطارده، وإن كان يفايره.

ولا يخفى: أنّه لاينافي هذا وجود التضادّ بين نوعين عرضيّين داخلين تحت جنس قريب وهما نوعان تامّان؛ وذلك لأنَّ تطاردهما ليس مستنداً إلى مجرّد كونهما نوعين تامّين، بل إلى كون فصليهما متطاردين.

وبعبارة أخرى: مراده في هنا أنّ الأنواع النامّة الموجودة في الخارج ليست متضادّة يمجرّد كونها أنواعاً تامّة، بل يحتاج التضادّ إلى النطارد الذاتئ بين النوعين.

#### لمدقوله ﷺ: وبمعنىء

تفسير للتصادق. فهو قيد للمنفي، لاللنّفي.

٩ قوله ﴿ وَفَلِيسَ ذَلِكَ مِنَ التَقَائِلُ وَالتَضَادُ فِي شيءَ

تفريع على قوله ﴿ وَكَذَا كُلُّ نُوعَ تَامَّ... ٥.

فالمعنى: أنَّ مباينة الأنواع الخارجيّة بعضها لبعض ليست إلاَّكانعزال المقاهيم بعضها عن بعض، فليس تباينها من التقابل.

#### ١٠ قوله ﷺ: وناظراً إليه،

يعني: أنّه ناظر إليه نظر دفع وطرد.

١١ـ قوله ﷺ: وأن يكون هناك أمر ثالث يوجدان له،

الذي يوجد له الأمر الوجوديّ و يتّحد به، هو مطلق الموضوع، الأعـمّ مـن محـلّ الجوهر و موضوع العرض، لكنّ الجواهر لايقع فيها تضادٌ، كما سيجيء ٢٠: فالمتعيّن أن يكونا عرضين ذَوَي موضوع واحد.

وثانياً: أن يكون النوعان بما أنّ لكلّ منهما نظراً إلى الآخر متطاردين، كلّ منهما يطرد الآخز بفصله الذي هو تمام نوعيّته. ١٢ والفصل لايطرد الفصل إلّا إذا كانا جميعاً مقسّمين لجنس واحد، أي أن يكون النوعان داخلين تحت جنس واحد قريب. فافهم ذلك.

ولايرد عليه أنّ الفصل، لكونه جزء الماهيّة، غير مستقلّ في الحكم، والحكم للنوع؛ لأنّ الفصل عين النّوع محصّلاً، فحكمه حكم النوع بعينه.

على أنّ الأجناس العالية من المقولات العشر لايقع بينها تضادً، لأنّ الأكثر من واحد منها يجتمع في محلّ واحد، كالكمّ والكيف و سائر الأعراض تجتمع في جوهر واحد جساني، وكذا بعض الأجناس المتوسّطة الواقعة تحت بعضها مع بعض آخر "١،

إذ لولا اشتراكهما في الموضوع لم يطارد أحدهما الآخر، فإنَّ المطاردة متفوَّعة على أن يقتضي كلِّ من الشيثين الحلول في محلِّ الآخر. وأمَّا إذا كان لكلِّ منهما محلِّ يخصّه، لايعارضه فيه الآخر، فلا مطاردة.

١٢ ـ قوله ﷺ: وكما سيجيء،

في هذا الفصل عند بيان اعتبار غاية الخلاف.

١٣-قوله ﷺ: «بقصله الذي هو تمام نوعيته»

وأمّا جنسه، فلكونه مبهماً لاتحصّل له، ليس من شأنه الطرد، بل هـو لايبهامه مستعدّ للقبول والتلاؤم؛ فالسواد إنّما يطارد البياض بفصله، وأمّا جنسه وهو اللون، فهو يلاثم البياض ويوافقه، كما يلائم السواد ويوافقه. وذلك لأنّ شأن الجنس أن يقبل كلاَّ من الفصول المتغايرة التي يتحصّل بكلّ منها نوعاً خاصًا مغايراً للأنواع الأخر.

١٤ـ قوله ﷺ: وكذا بعض الأجناس المتوسّطة الواقعة تحت بعضها مع بعض آخر،

وكذا الأنواع الأخيرة المندرجة تحت بعضها مع بعض الأنواع الأخيرة المندرجة تحت بعض المنواع الأخيرة المندرجة تحت بعض قريب تحت بعض آخر. فالتضاد إلى المستقراء ١٥ في نوعين واقعين تحت جنس قريب من المقولات العرضيّة؛ كالسواد والبياض، المعدودين من الكيفيّات المبصرة عندهم؛ وكالتهوّر والجبن، من الكيفيّات النفسائيّة.

و أمّا اعتبار غاية الخلاف بين المتضادّين فإنّهم حكموا بالتضادّ بمين أمور، ثمّ عثروا على أمور متوسّطة بين المتضادّين نسبيّة ؟! كالسواد والبياض المتضادّين، و

الصحيح: ومع بعض آخر، كما في بداية الحكمة، بخلاف ما في النسخ من قوله ( على المستبح: ومع بعض أخره. وذلك لأنّ الأجناس المتوسّطة يمكن اجتماع بعضها مع بعض، سواء أكانا مندرجين تحت جنس واحد، كالكيف المحسوس والكيف المخسوس. كلّ منهما مندرجاً تحت جنس يخصّه، كالمقدار والكيف المحسوس.

١٥- قوله هُجُ: وفالتضادُ إنَّما يقع بالاستقراء،

أي: بالاستقراء التام.

ولا يخفى عليك: أنّه كان عليه أن يذكر عدم وقوع التضادّ بين نوعين أخيرين مندرجين تحت جنس بعيد.

نعم لو أرجعنا الضمير في قوله ﷺ: وتحت بعضهاه إلى الأجناس المتوسّطة، تمّ ما ذكره ولم يحتج إلى زيادة. لكنّه يبدو أنّه خلاف الظاهر فإنّ وحدة السياق تـقتضي رجـوعه إلى الأجناس العالية.

١٤- قوله ﷺ: (ثمّ عثروا على أمور متوسّطة بين المتضادين نسبيّة)

أي: تكون بالنسبة إلى كلّ من الطرفين من الآخر. فقوله ﴿ وهي بالنسبة إلى السواد من البياض وبالنسبة إلى السواد من البياض وبالنسبة إلى البياض من السواد، تفسير له.

والحاصل: أنّ الحمرة مثلاً إنّما تكون مضادّة للسّواد من حيث إنّها من البياض، وللسواد من حيث إنّها من السّواد.

وبعبارة أخرى: هي لاشتمالها على شيء من السواد مضادّة للبياض ولاشتمالها على شيء للم بينها من الألوان الصفرة والحمرة والخضرة، و هي بالنسبة إلى السواد من البياض، و بالنسبة إلى البياض من السواد؛ و كالتهور والجبن المتوسّط بينها الشجاعة؛ فاعتبروا أن يكون الضدّ في غاية الخلاف٬٬ ونهاية البعد من ضدّه.

و هذا هوالموجب لنفيهم التضادُّ بين الجواهر ١٨، فإنَّ الأنواع الجوهريَّة لايوجد

٩ من البياض مضادة للسواد. ومن هنا لم يكن تضادها حقيقيًا، لأنّ النضاد قسم من التقابل، والتقابل هي الفيريّة الذائيّة، وليس للحمرة غيريّة ذائيّة لشيء من الطرفين. وهكذا الكلام في كلّ من الأمور المتوسّطة.

## ١٧ ـ قوله ﷺ: وفاعتبروا أن يكون الضدّ في غاية الخلاف،

أي: لمّا كانت الأمور المتوسّطة نسبية، فلم تكن مغايرة بالذات لشيء من الطرفين، ولا كان كلّ منها مغايراً للآخر، اعتبروا أن يكون الضدّ في غاية الخلاف من صَدّه، حتّى يتحقّق النقابل وهي الغبرية الذائية. قال في تعليقته على الأسفارج ٢، ص ١١٢، ووأمّا اعتبار غاية الخلاف بين المتضادّين، فهو أنهم حكموا بالنضاد في أمور، ثمّ وجدوا أموراً أخرى متوسّطة بين طرفي التضاد نسبية، كالسواد والبياض اللذين ذهبوا إلى تضادّهما، ثمّ وجدوا الصفرة والحمرة وغيرها من الأنوان متوسّطة بينهما، هي بالنسبة إلى السواد بياض وبالنسبة إلى البياض سواد. فحكموا بتركّبها من الطرفين، وأن الضدّين بالحقيقة هما الطرفان، فاعتبروا غاية الخلاف بين الضدّين. ومن هنا يظهر أنّ المراد بغاية الخلاف أن لا يختلف الخلاف والتغاير بالنسب والاعتبارات، بلى يختلف الطرفان ويتغايرا بذاتهما وفي نفسهما؛ فهذا القيد بسمنزلة بالنسب والاعتبارات، بلى يختلف الطرفان ويتغايرا بذاتهما وفي نفسهما؛ فهذا القيد بسمنزلة الايضاح لمعنى التقابل بينهماء انتهى.

## ١٨ ـ قوله ﷺ: وهذا هو الموجب لنفيهم التضادّ بين الجواهر،

أي: هذا الذي ذكر ـ من إمكان وجود أمور متوسّطة نسبيّة بين المتضادّين واعتبار غاية الخلاف بين المتضادّين ـ هو الموجب لنفيهم التضادّ بين الجواهر، حيث ليس فيها نـوعان متطرّفان بينهما غاية الخلاف، ولا يوجد فيها ما هو نسبيّ بين الطرفين. هذا.

ولا يخفى عليك: أنَّ وجود أمور متوسّعة نسبيّة بين المتضادّين فرع وجود التضادّ، والتضادّ متفرّع عنى وجود غاية الخلاف، فالموجب لعدم وجود التضادّ في الجواهر ليس إلاّ عدم وجود غاية الخلاف. فيها ما هو نسبيّ مقيس إلى طرفين، ولا نوعان متطرّفان بينها غاية الخلاف.
و من أحكام التضاد أنّه لايقع بين أزيد من طرفين، لانّه تقابل المهمية أقسام التقابل. ولا تتحقّق نسبة واحدة بين أزيد من طرفين. و هذا حكم عام بحميع أقسام التقابل. قال في الأسفار: «و من أحكام التضاد، على ما ذكرناه من اعتبار غاية التباعد، أنّ ضدّ الواحد واحد؛ لأنّ الضدّ على هذا الاعتبار هو الذي يلزم من وجوده عدم الضدّ الآخر. ٢٠ فإذا كان الشيء وحدانياً وله أضداد، فإمّا أن يكون مخالفتها مع ذلك الشيء من جهة واحدة ١٦، أو من جهات كثيرة. فإن كانت مخالفتها له من جهة وإن كانت المخالفة بينها و بينه من جهات عديدة، فليس الشيء ذاحقيقة بسيطة، بل هو كالإنسان الذي يضاد الحارّ من حيث هو بارد، و يضاد البارد من حيث هو حارّ، و يضاد البارد من حيث هو الحرارة والبرودة والسواد والبياض، و لكلّ واحد من الطرفين ضدّ واحد؛ و أسّا الحرارة والبرودة والسواد والبياض، و لكلّ واحد من الطرفين ضدّ واحد؛ و أسّا الحرارة والبرودة والسواد والبياض، و لكلّ واحد من الطرفين ضدّ واحد؛ و أسّا الحرارة والبرد فالتضاد بينها بالعرض»، انتهى. (ج ٢ ص ١٩٤٤)

## ١٩-قوله ﷺ: ولأنه تقابل،

ولأنه لابد من وجود غاية الخلاف بين المتضادين، كما استدل به صدرالمتألَّهين ﴿ في ما يحكيه من كلامه بعد سطرين.

هذا، مضافاً إلى دليل ثالث أقامه صدرالمتألَّهين على ما سيأتي بُعيد هذا من كلامه. • ٢- قوله ﷺ: والضَّدُ على هذا الاعتبار هو الذِّي يلزم من وجوده عدم الضدّ الآخر، من جهة مطاردته بذاته إيّاه، والمطاردة الذاتيَّة إنّما تتحقَّق بين شيئين فقط، كما مرّ.

٢١ قوله يرضي: وفإمّا أن يكون مخالفتها مع ذلك الشيء من جهة واحدة،

كما أنّ السواد والحمرة والخضرة أضداد للبياض من جهة كونها كدرة مظلمة؛ فالمضادّ بالذات للبياض هي الكدورة والظلمة، وهو السواد. ومن أحكامه أنّ المتضادّين متعاقبان على الموضوع ٢٠، لاعتبار غاية الخلاف بينهها؛ سواء كان بينهما واسطة، أو وسائط ٣٠، هي بالقياس إلى كلّ من الجانبين من الجانب الآخر؛ أم لم تكن ٢٠ و أثره أن لايخلو الموضوع منهما معا<sup>ّده</sup>؛ و سواء تعاورا عليه واحداً بعد واحد ٢٠، أم كان أحد الضدّين لازماً لوجوده، كالبياض للثلج، والسواد للقار.

. ومن أحكامه أنّ الموضوع الذي يتعاقبان عليه يجب أن يكون واحداً بالخصوص، لاواحداً بالعموم؛ إذ لايمتنع وجود ضدّين في مـوضوعين، و إن كـانا متّحدين بالنوع أو الجنس.

## ٢٢ قوله الله: وأنَّ المتضادِّين متعاقبان على الموضوع،

تعاقب الشيئان خلف أحدهما الآخر. ولازمه أنَّ تحقَّق أحدهما لايترك مجالاً للآخر. والمراد من التعاقب هنا هو هذا المعنى اللازم له، لامعناه المطابقيّ. لأنَّ الضدّين كما يصرّح المصنّف الله بعد سطرين يجوز خلوّ الموضوع عنهما.

## ٣٣-قوله ﷺ: وسواء كان بينهما واسطة أو وسائط،

الأوّل كالتهوّر والجبن، المتوسّط بينهما الشجاعة. والثاني كالسواد والبياض المستوسّط بينهما ألوان كثيرة كالصفرة والحمرة والخضرة.

٢٤ قوله ﴿ وأم لم تكن،

كالثبات والتغيّر، فإنّ الموجود إمّا ثابت أو متغيّر.

## ٢٥ ـ قوله الله: وأثره أن لا يخلو الموضوع منهما معاً؛

فلا يرتفعان. وهذا ما يقال: إنّ الضدين اللذين لاثالث لهما في حكم النقيضين. يريدون بذلك أنّهما لايرتفعان كما لابجتمعان.

## ٢٤ قوله الله المواء تعاورا عليه واحداً بعد واحده

يبدو أنَّه دفع ما قد يتوهّم من: أنَّ التعاقب في تعريف الضَدّين يدلّ على أنَّ الضَدّين لابدّ أن يتعاقبا على الموضوء.

قوله ١٠٤٠ مسواء تعاورا عليه واحداً بعد واحد،

قال في المعجم الوسيط: «تعاور القوم الشيءَ واعتوروه: تداولوه فيما بينهم.» انتهي.

#### خاتمة

اختلفوا في التمانع الذي بين الواحد والكثير، حيث لا يجتمعان في شيء واحد من جهة واحدة، أهو من التقابل بالذات، أم لا؟ و على الأوّل، أهو أحد أقسام التقابل

١ قوله ﴿ وأهو من التقابل بالذات، أم لا؟ ٤

الثاني: هو الذي ذهب إليه الشيخ في الفصل السادس من المقالة الثالثة من إلهيّات الشفاء، والرازي في المباحث المشرقيّة ج ١، ص ٩٨، وكذا المحقّق الطوسي في التجريد، وشارحه المحقّق الحكّي في كشف المراد، حيث قال:

المسألة التاسعة في التقابل بين الوحدة والكثرة.

قال: وتقابلهما لإضافة العلّبة والمعلولية والمكيالية والمكيليّة، لالتقابل جوهريّ بينهما. أقول: إنّ الوحدة وإن كانت تعرض لجميع الأشياء حتّى الكثرة نفسها، لكنّها لا تجامع الكثرة في موضوع واحد بالقياس إلى شيء واحد؛ فإنّ موضوع الكثرة من حيث صدق الكثرة عليه لا يمكن صدق الوحدة عليه، فبينهما تقابل قطعاً.

إذا عرفت هذا فنقول: إنّك ستعلم أنّ أصناف التقابل أربعة، إنّا تقابل السلب والإيجاب، أو العدم والملكة، أو التضايف، أو التضاد. وليس بين الوحدة والكثرة تقابل جوهريّ - أي ذاتي يستند إلى ذاتيهما - بوجه من الوجوه الأربعة؛ لأنّ الوحدة مقرّمة للكثرة وصبدالها، وهما ثبو تيّتان، فليستا بسلب وإيجاب، ولا عدم وصلكة، ولا متضائفتين، لأنّ المقرّم متفدّم والمضائف مصاحب، ولا متضادّتين، لامتناع تقرّم أحد الضدّين بالآخر؛ فلم يبق بينهما إلا تقابل عرضيّ، وهو باعتبار عووض العلّية والمعلولية والمكيالية والمكيليّة العارضتين لهما، للم

الأربعة، أم قسم خامس غير الأقسام الأربعة المذكورة؟ و على الأوّل، أهو مسن تقابل التضايف، أم من تقابل التضادّ؟ ولكلّ من الاحتالات المذكورة قائل، على ما فصّل في المطوّلات.

والحقّ أنّه ليس من التقابل المصطلح في شيءٍ؛ لأنّ قوام التقابل المصطلح بالغيريّة الذاتيّة، التي هي تطارد الشيئين المتقابلين و تدافعها بذاتيها، و من المستحيل أن يرجع الاختلاف والتمانع الذاتيّ إلى الاتحاد والتالف"، والواحد والكثير ليسا كذلك ، إذ الواحد والكثير قسمان ينقسم إليها الموجود من حيث هو موجود، وقد

فإنَّ الوحدة علَّة للكثرة ومكيال لها، والكثرة معلولة ومكيلة؛ فبينهما هذا النوع من التضايف، فكان التقابل عرضيًا لإذاتيًا. انتهي.

## ٢-قوله ﷺ: وأم قسم خامس غير الأقسام الأربعة المذكورة؟ ۽

كما ذهب إليه شيخ الإشراق الله في التلويحات ص ٢٨، س ١٠، حيث قال:

«ومن التقابل ما بين الواحد والكثير. وليسا بضدّين، لتقوّم الكثير بالواحد. وليس تقابلهما بالسلب والإيجاب والعدم والملكة، لأنهما وجوديّان. وليسا بمتضائفين، إذ الوحدة قد تكون دون إضافة كثرة، « انتهى.

٣-قوله ﷺ: ومن المستحيل أن يرجع الاختلاف والتمانع الذاتي إلى الاتحاد والتاكف، يود عليه: أنّه منقوض بالمتضائفين فيما إذا كانت الإضافة فيهما إضافة متشابهة الأطراف كالأخرّة والمحاذاة و...

وهذا أيضاً يؤيِّد ما قويِّناه من عدم كون التضايف من أقسام التقابل.

### عـقوله ﷺ: والواحد والكثير ليساكذلك،

فيه: أنَّ الوحدة الشاملة للكثير غير الوحدة المقابلة للكثير، كما مرَّ في تنبيه الفصل الأوَّل من هذه المرحلة؛ فإنَّ الأولى هي الوحدة المطلقة، والثانية ليست إلاّ نسبيّة.

وقد يستدلّ عليه: بأنّ الواحد والكثير من أقسام الوجود، وقـد مـرّ أنّ الوجـود حـقيقة مشكّكة، وأنّ صفات الوجود عينه. فاختلاف الواحد والكثير لايكون إلاّ اختلافاً تشكيكيّاً، H. تقدّم أنّ الوحدة مساوقة للوجود، فكلّ موجود من حيث هو موجود واحد، كما أنّ كلّ واحد من حيث هو موجود واحد، كما أنّ كلّ واحد من حيث هو واحد موجود. فالواحد والكثير كلّ منها مصداق الواحد أي إنّ مابه الاختلاف بين الواحد والكثير راجع إلى مابه الاتّحاد، و هذا شأن التشكيك، دون التقابل.

فالوحدة والكثرة من شؤون تشكيك الوجود، ينقسم الوجود بذلك إلى الواحد والكثير، مع مساوقة الواحد للموجود المطلق؛ كما ينقسم إلى الوجود الخارجيّ

حيث إنَّ كلاً منهما وجود، ولا امتياز بينهما إلا بنفس الوجود. فما به الامتياز بينهما عين ما به الاشتراك، وهو التشكيك. هذا.

ولكن يمكن الردّ عليه: بأنّ التشكيك لاينافي التقابل، لأنّ الكثير والواحد وإن كانا في الوجود الخارجيّ عين الوجود المتقصف بالكثرة والوحدة، لكنّهما في تحليل العقل غير الوجود، ولولا الحيثيّات لبطلت المحكمة. فهما من جهة أنهما موجودان، مختلفان اختلافاً تشكيكيّاً، ومن جهة وصفي الوحدة والكثرة متضائفان، حيث إنّ الوحدة المقابلة للكثرة هي الوحدة النسبيّة، والكثرة أيضاً نسبيّة، حيث لاكثرة إلاّ وهي نسبيّة.

وهذا كما أنّ العلّة والمعلول والمتقدّم والمتأخّر، من جهة ذاتيهما المعروضتين للحلّية والمعلوليّة والسبق واللحوق مختلفان اختلاقاً تشكيكيّاً، ومن جهة وصفي العلّة والمعلول هما منضائفان.

ولو زاحم وجود التشكيك تحقّق التقابل، لم يتحقّق تقابل بين أسرين وجوديّين، فلم يتصوّر تضايف ولا تضاد وذلك لأنّ التشكيك عامّ شامل لايشذّ عنه وجود، فكلّ وجودين مغروضين مختلفان اختلافاً تشكيكياً.

وقد صرّح المصنّف الله في الفصل السادس عشر من المرحلة السادسة: أنّ التقدّم والتأخّر متضائفان، كما صرح الله في الفصل الأوّل من المرحلة التاسعة من بداية الحكمة: أنّ السبق واللحوق من عوارض الموجود من حيث هو موجود.

## ۵ قوله ﷺ: وقل تقلُّم،

في تنبيه الفصل الأوّل من هذه المرحلة.

والذهنيّ، مع مساوقة الخارجيّ لمطلق الوجود؛ وينقسم إلى ما بالفعل و ما بالقوّة، مع مساوقة ما بالفعل لمطلق الوجود.

على أنّ واحداً من أقسام النقابل الأربعة بما لها من الخواص لايقبل الانطباق على الواحد والكثير؛ فإنّ النقيضين والعدم والملكة أحد المتقابلين فيهما عدم اللآخر، والواحد والكثير؛ وجوديّان؛ والمتضائفان متكافئان وجوداً و عدماً، وقوّةً و فعلاً من وليس الواحد والكثير على هذه الصفة لا والمتضادّان بينهما، غاية الخلاف، ولاكذلك الواحد والكثير، فإنّ كثير عدديّ قوبل به الواحد العدديّ، فإنّ هناك ما هو أكثر منه و أبعد من الواحد، لعدم تناهي العدد؛ فليس بين الواحد والكثير شيء من التقابلات الأربعة، والقسمة حاصرة من المتنابل بينها أصلاً.

عَـقوله ﴿ وَالمِتَضَاتُهَانَ مِتَكَافِئًانَ وجوداً وعدماً ، وقوةً وفعلاً ،

وذهنأ وخارجاً. حيث يعقلان معاً.

`٧-قوله ﷺ: دليس الواحد والكثير على هذه الصفة،

فيه: أنّه معنوع بعد مامرّ في تنبيه الفصل الأوّل من أنّ الواحد له اعتباران، وأنّ المقابل للكثير إنّما هو الواحد بالإضافة، وأنّه ليس الكثير إلاّ إضافيّاً؛ حيث إنّه على ما ذكر فالواحد والكثير الإضافيّان يعقلان معاً، ولا يتحقّق أحدهما إلاّ مع تحقّق الآخر حقيقةٌ أو اعتباراً.

ويبدو أنّه فد اشتبه عليه أمر الواحد النفسيّ المساوق للوجود بالواحد النسبيّ المقابل للكثير.

وأمًا مامرً من كشف المواد من الاستدلال على عدم كون الواحد والكثير متضائفين بأنّ الواحد مقرّم للكئير، و المقوّم منقدّم على المتقرّم، بينما المنضائفان متصاحبان.

ففيه: أنّ المقرّم للكثير هي الأحاد التي تكون أجزاء له، والمضائف له هو الواحد المقابل له الخارج عنه، فالمقرّم غير المصاحب.

## لم قوله ﷺ: والقسمة حاصرة،

وهو واضح بعد ما بيّنه في الفصل السابق، من أنّ القيود المأخوذة في تعويف المتضادّين توضيحيّة مقرّمة للتقابل.

# رغم بذل الجهدني تصحيح المجلد الأؤل بقيت أغلاط برجى من القارئ الكريم تصحيحها

| المحبع                       | الغلط                        | السطر  | لصفحه |
|------------------------------|------------------------------|--------|-------|
| مقدمة ناكر                   | يشكلتار                      | 1      | ٧     |
| العبية إبن المسن             | العبدة الحسن                 | ۲      | "     |
| الرجود بها لايحتاج           | الرجرد به لايمتاج            | ٧.     | 44    |
| یغی عنه، سوله                | يظى عنه سواء                 | 17     | 77    |
| كلندراج الأثماد              | كاندارج الأفراد              | ۲      | ,.    |
| يسارق الشخصيّة.              | يسارق الشخصيَّد              | ٧      | PI    |
| ما پشارگه                    | ما يشاركة                    | •      | ۶۱    |
| لِستَ مُصَنَّة بالرجود       | ليست بالرجود                 | "      | 10    |
| الشاتع للوجود بالعمل الشائع، | الشايع للرجود بالحمل الشايع، | 7      | *     |
| السكة المدرمة ثبيتة          | السكنة المدرمة شهيئة         | *      | ¥A    |
| من طه                        | من هذه                       | •      | A۱    |
| مشارية النبة                 | مبتزية النبية                | 4      | AY    |
| كاتفسام إلى                  | كاتلسانة إلى                 | ۳      | AY    |
| رلا بنائيه                   | ولا ينافية                   | ۵      | 41    |
| بالسمة و الغيق               | بالسنة رضيقة،                | 15     | 40    |
| منه القامدة                  | مدّ، القامد،                 | 17     | 11-   |
| ييض البيادى                  | يبعض البيادى                 | 15     | 114   |
| القصل الارل                  | الفصل الخامس                 | سرملحد | 177   |
| التصل الارق                  | التصل الخامس                 | سرمفعه | 140   |
| النصل الارل                  | النصل الغامس                 | برمنت  | 154   |
| limb light                   | الفصل الخامس                 | سرمضه  | 184   |

| الصحيح               | الغلط          | السطر | الصنحه      |
|----------------------|----------------|-------|-------------|
| افيترن               | ejpajis        | ٧     | 141         |
| لابتداء الفأبة       | لابتداء الفاية | 18    | 141         |
| خبر یکون فِسًا       | خبركان إثبا    | \A    | 144         |
| مليه بذلك            | عليه بذالك     | 19    | 174         |
| الإنسينا             | فمّ نسيناه     | •     | NPY         |
| ولبيأ والتالي        | راببأ راكاني   | 41    | ۲۱۰         |
| في الكيرى            | ني الكبري      | 18    | 415         |
| تتم الناعدة          | يتم القاعدة    | 18    | 794         |
| لواذم الوجود الذهنيّ | لوازم الفحني   | 18    | 174         |
| لا تأبي              | لا تأبي        | ٨     | 44.         |
| 7 €                  | 7 E            | 74    | 744         |
| لي عوضيته ١          | ني حرضيّاء.    | 19    | 7-1         |
| كايسنى               | كايستي         | ٧.    | 7-7         |
| على وجه              | علي رجد        | 17    | 7.0         |
| البرطة الثامنة       | البرطة الثاتية | - 11  | <b>71</b> 4 |

## فهرست انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی ﷺ

نظریه سیاسی اسلام (۲-۱) راه و راهنماشناسی نظرية هاى كلاسيك سازمان انسانشناسي فلسفه اخلاق فلسفه حقوق أتاريخ فلسفه غرب مبانی معرفت دینی نظام سياسي اسلام غربشناسي تاريخ جهنم منطق و تفكر انتقادي دانش اسلامی و دانشگاه اسلامی مشاهير تشيع در افغانستان مفاهيم وكاربردهاي جامعه شناسي علوم قرآن از مناظرہ چه باک قدرت در مدیریت اسلامی مبانی فلسفی تعلیم و تربیت مدير صد دقيقهاي اقتصاد كلان ما نگرش اسلامي نهاية الحكمة (با تعليقه استاد فياضي) در انتظار تقنوس بگانه مولود کعبه نخستين گزارش مستند از نهضت عاشورا راهیان کوی دوست سيره معصومان الكا پرسشها و پاسخها (۴ ـ ۱) تأثیر اسلام بر اروپای قرون وسطی اخلاق در قرآن (۳ - ۱) منزلت زن در اندیشه اسلامی

فلسفه سياست معرفتشناسي هستى شناسى قرآن در آيينه نهج البلاغه يند جاويد كاوشها و چالشها أذرخشي ديگر از أسمان كربلا گفتمان روشنگر درباره اندیشههای بنیادین در پرتو جامعه چند صدایی نگامي گذرا به نظريه ولايت فقيه شرح جلد هشتم اسفار اربعه (ج ١) خودشناسی برای خودسازی بر درگاه دوست قرآنشناسی (ج ۱) تهاجم فرهنكي ييش نيازهاي مديريت اسلامي حقوق و سیاست در قرآن (ج ۱) مباحثي درباره حوزه ره توشه (شرح و تفسير حديث معروف ابوذر) معارف قرآن (۳ ـ ۱) شرح نهاية الحكمة (٢ - ١)